

# فِصْوَنُ الْحَكْمَةِ

لأبي نصر محمد بن محمد بن طرخان الفارابي

و  
شرحه

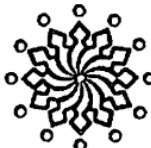
للستيد إيماعيل الحسيني الشنقي غازاني

مع حواشي المير عهد باقر الداماد

تحقيق  
على اوجبي

تهران ۱۳۸۱





انجمن آثار و مفاخر فرهنگی



مرکز بین‌المللی گفتگوی تدنی‌ها



دانشگاه تهران

## سلسله انتشارات

همایش بین‌المللی قرطیه و اصفهان

دو مکتب فلسفه اسلامی در شرق و غرب

اصفهان ۹-۷ اردیبهشت ماه ۱۳۸۱

(۷)

زیر نظر و اشراف

دکتر مهدی محقق

رئيس هیأت مدیره انجمن آثار و مفاخر فرهنگی

مدیر مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه تهران - دانشگاه مکگیل

تهران ۱۳۸۱

# فِصْوَنْ أَكْلَمْ

لأبي نصر محمد بن محمد بن طرخان الفارابي

## و شِرْحُه

للستيد إسماعيل الحسيني الشنقي غازاني

مع حواشي المير محمد باقر الداماد

تحقيق  
على اوجي

شبكة كتب الشيعة



shiabooks.net

mktba.net رابط بديل

سلسله انتشارات انجمان آثار و مفاخر فرهنگی  
شماره ۲۶۷

شب غازانی، اسماعیل، ۹۱۹-۸۰۵ شارع.  
قصوص الحکمة /ابن نصر محمدبن محمدبن طرشان القارابی. د  
شرسه [شرح قصوص الحکمة]؛ لاسماعیل الحسینی الشتب غازانی،  
مع حواشی العبر محدثباقر الداماد؛ تحقیق علی اوچی؛ [مقدمه]  
مهدی محقق. - تهران: انجمان آثار و مفاخر فرهنگی، ۱۳۸۱.  
هشتاد و سه، ص ۳۱۲ من: نمونه.  
ISBN 964-7874-09-۳ ریال ۳۰۰۰.

فهرستنویس بر اساس اطلاعات فیبا.  
عربی.  
کتابنامه: ص [۳۱۰]-۳۱۲.  
نمایه.

مندرجات: ص ۸۳۱ قصوص الحکمة - ص ۱-۳۱۹ شرح قصوص الحکمة.  
۱. فارابی، محمدبن محمد، ۹۲۶-۹۴۹ق. قصوص الحکمة --  
نقد و تفسیر. ۲. فلسفه اسلامی. ۳. هستی شناسی، الف. فارابی، محمدبن محمد  
۹۲۶-۹۴۹ق. قصوص الحکمة. شرح. ب. بیرداماد، محمد باقرین محمد،  
- ۹۱۰-۹۱۴ق، حاشیه نویس. ج. اوچی، علی، ۱۳۴۴- مصحح. د. محقق، مهدی،  
۱۳۰۸- مقدمه نویس. ه. انجمان آثار و مفاخر فرهنگی. و. عنوان. ز. عنوان:  
قصوص الحکمة. ح. عنوان: قصوص الحکمة. شرح.

۱۸۹/۱ BBR۲۹۱  
۴-شش / کتابخانه ملی ایران

۳۸۵۸۲

کتابخانه

ت: تخصصی، کا: ...، د: ...، س: ...، ا: ...، اسلام

سواره ثبت:

۳۴۶۴۵۰ لاین نصر محمدبن محمدبن طرشان القارابی

تاریخ ثبت: شرجه: للسيد اسماعیل الحسینی الشتب غازانی

مع حواشی العبر محدثباقر الداماد

تحقیق: علی اوچی

نمونه خوان و صفحه آرا: فاطمه بستان شیرین

چاپ اول، ۱۳۸۱ شمارگان ۳۰۰۰ نسخه

لیترگرافی، چاپ، صحافی: سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی  
حق چاپ برای انجمان آثار و مفاخر فرهنگی محظوظ است

دفتر مرکزی: تهران - خیابان ولی عصر - پل امیر بهادر - خیابان سرگرد شیری (بوعلی) - شماره ۱۰۰

تلفن: ۵۲۷۴۵۳۰-۵۰۵۷۴۵۳۱-۱۳

دفتر فروش: خیابان انقلاب بین خیابان ابرورسان و خیابان داشتگاه - ساختمان فروردین - شماره ۱۳۰۴

طبیقه چهارم - شماره ۴؛ تلفن: ۶۴۰۹۱۰-۱۰۱

ISBN: 964-7874-09-X : ۹۶۴-۷۸۷۴-۰۹-۹

قیمت: ۳۰۰۰ تومان

تقدیم به:

استاد فقید محتشمی دانش پژوه  
به پاس سالها تلاش در راه بازشناسی  
و احیای آثار اندیشه‌مندان ایران اسلامی



میراث‌خانه کشوری علوم اسلامی

## فهرست مطالب

|                                                                    |           |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|
| مقدمة دكتور مهدى محقق.....                                         | يازده     |
| مقدمة مصحح .....                                                   | بيست و نه |
| الف) فصوص الحكمة نگاشته ابن سينا است.....                          | سی        |
| ب) فصوص الحكمة نگاشته فارابي است .....                             | سی و چهار |
| وجه تسميه .....                                                    | چهل و یک  |
| شروح فصوص الحكمة                                                   | چهل و دو  |
| شارح.....                                                          | چهل و سه  |
| دستوريتها، نسخ خطى و شيرة تصحيح .....                              | چهل و پنج |
| متن فصوص الحكمة.....                                               | چهل و نه  |
| شرح فصوص الحكمة.....                                               | ۱         |
| مقدمة الشارح.....                                                  | ۳         |
| مقدمة المؤلف.....                                                  | ۱۳        |
| ۱. فض في أن المهمة المعلولة في ذاتها مسكنة الرجود .....            | ۲۵        |
| ۲. فض في أن عدم المهمة المعلولة عن ذاتها و وجودها بسبب غيرها ..... | ۲۸        |
| ۳. فض في أن وجود المهمة لأنزادها معلولة لنغيرها .....              | ۴۱        |
| ۴. فض في أن حمل المهمة على الفرد لسبب خارج من ذاتها.....           | ۴۲        |
| ۵. فض في أن الفصل لا يدخل في مهمية الجنس .....                     | ۴۳        |
| ۶. فض في أن وجوب الرجود لا ينقسم بالفصول .....                     | ۴۶        |

|                                                                                                                                                                        |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٧. فَقْسُ فِي أَنَّ وَجُوبَ الرِّجُودَ لَا يَنْتَسِمُ بِالْحَمْلِ عَلَى كَثِيرِينَ.....                                                                                | ٤٩  |
| ٨. فَقْسُ فِي أَنَّ وَجُوبَ الرِّجُودَ لَا يَنْتَسِمُ بِأَجْزَاءِ الْقَوْمِ .....                                                                                      | ٥٢  |
| ٩. فَقْسُ فِي أَنَّ وَاجِبَ الرِّجُودَ لَا مَرْضَعَ لَهُ وَلَا عَوَارِضَ.....                                                                                          | ٥٤  |
| ١٠. فَقْسُ فِي عِلْمِ الْوَاجِبِ وَأَنَّهُ كُلُّ الْأَشْيَاءِ وَمُبْدَأُكُلُّ فِيْضِ .....                                                                             | ٥٦  |
| ١١. فَقْسُ فِي أَنَّ الْوَاجِبَ هُوَ الْحَقُّ الْبَاطِنُ الظَّاهِرُ.....                                                                                               | ٦١  |
| ١٢. فَقْسُ فِي عِلْمِ الْوَاجِبِ وَالْأَرَاءِ الَّتِي فِيهِ.....                                                                                                       | ٦٤  |
| ١٣. فَقْسُ فِي اِنْتَسَامِ عِلْمِ الْوَاجِبِ وَتَكْثِيرِهِ.....                                                                                                        | ٧٢  |
| ١٤. فَقْسُ فِي الْاِنْقِطَاعِ عَنِ الْوَاجِبِ وَهُوَ الْفَنَاءُ وَالرَّصْوُ إِلَيْهِ وَهُوَ الْبَقاءُ.....                                                             | ٧٥  |
| ١٥. فَقْسُ فِي تَنَاهِيِ الْمُوْجُودَاتِ فِي عَالَمِ الْخَلْقِ وَعَدْمِ تَنَاهِيَهَا فِي عَالَمِ الْأَمْرِ .....                                                       | ٧٨  |
| ١٦. فَقْسُ فِي تَنَلُّقِ عِلْمِ الْوَاجِبِ بِجَمِيعِ الْأَشْيَاءِ وَكُونِهِ مُبْدَئًا وَمَعَادِهَا.....                                                                | ٨٠  |
| ١٧. فَقْسُ فِي مَرَاثِبِ إِلَابَاتِ وَجُودِ الْوَاجِبِ.....                                                                                                            | ٨٩  |
| ١٨. فَقْسُ فِي الطَّرِيقَيْنِ الْمُشَهُورَيْنِ لِإِلَابَاتِ الْوَاجِبِ الْحَقِّ.....                                                                                   | ٩٣  |
| ١٩. فَقْسُ فِي اِمْتِنَاعِ إِدْرَاكِ ذَاتِ الْوَاجِبِ .....                                                                                                            | ٩٤  |
| ٢٠. فَقْسُ فِي كِمالِ الْقَرْيِ الْحَسِيَّةِ وَالْقُوَّةِ الْعَالِقَةِ .....                                                                                           | ٩٦  |
| ٢١. فَقْسُ فِي اللَّذَّةِ الْعَقْلَيَّةِ - وَمِنْهَا عِرْفَانُ الْحَقِّ - وَأَنَّهَا هِيَ اللَّذَّةُ الْقُصْرَى وَأَشَدُّ وَأَفْرَى مِنَ اللَّذَّةِ الْحَسِيَّةِ ..... | ١٠٢ |
| ٢٢. فَقْسُ فِي أَنَّ النَّفْسَ الْمُطْمَثَةَ تَرِي الْحَقَّ فِي كُلِّ شَيْءٍ .....                                                                                     | ١٠٥ |
| ٢٣. فَقْسُ فِي دُفْعِ مَا أُورِدَ عَلَى تَعْرِيفِ اللَّذَّةِ .....                                                                                                     | ١٠٦ |
| ٢٤. فَقْسُ فِي دُفْعِ شَبَهَيْةِ أُورِدَتْ عَلَى قُولَهُمْ: وَاللَّذَّةُ الْعَقْلَيَّةُ هِيَ اللَّذَّةُ الْقُصْرَى، .....                                              | ١٠٨ |
| ٢٥. فَقْسُ فِي رُفْعِ الْحُجَّبِ، وَالاتِّصَالِ بِالْمُطَلَّبِ الْحَقِيقِيِّ، وَحَالَاتِ النَّفْسِ عَنْدِ التَّجَزِيدِ .....                                           | ١١٠ |
| ٢٦. فَقْسُ فِي أَنَّ الْوَاجِبَ أَعْظَمُ عَاشِقٍ وَمَعْشُوقٍ، وَوُجُودُهُ تَامٌ فَوْقَ التَّامِ .....                                                                  | ١١٥ |
| ٢٧. فَقْسُ فِي الْأَحْوَالِ الْثَّلَاثِ لِمَنْ شَاهَدَ الْحَقَّ وَعَرَفَهُ .....                                                                                       | ١١٦ |
| ٢٨. فَقْسُ فِي اِنْتِيَادِ الْمُوْجُودَاتِ وَإِطْاعَتِهَا لِلْوَاجِبِ وَذِكْرِهَا وَصَلَاتِهَا .....                                                                   | ١١٨ |
| ٢٩. فَقْسُ فِي الرُّوْحِ وَخَرَاضَهِ .....                                                                                                                             | ١١٩ |
| ٣٠. فَقْسُ فِي أَنَّ الْإِنْسَانَ مَرْكَبٌ مِنْ جَوَهَرَيْنِ .....                                                                                                     | ١٢١ |
| ٣١. فَقْسُ فِي الْبَرَّةِ وَخَرَاضَهَا عَنْدِ الْحَكَمَاءِ .....                                                                                                       | ١٢٢ |

|                                                                                                |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٣٢. فض في مهية الملائكة وكيفية استناده النبئ منها.....                                         | ١٢٦ |
| ٣٣. فض في إقسام البدن الإنساني إلى ظاهر و باطن.....                                            | ١٢٨ |
| ٣٤. فض في قوى روح الإنسان.....                                                                 | ١٢٩ |
| ٣٥. فض في تشارك الإنسان و غيره في القرى الخمس.....                                             | ١٣٠ |
| ٣٦. فض في الفترة النباتية و أفعالها.....                                                       | ١٣٠ |
| ٣٧. فض في العمل الحيواني .....                                                                 | ١٣١ |
| ٣٨. فض في العمل الإنساني.....                                                                  | ١٣٢ |
| ٣٩. فض في الإدراك و مناسبته للاجتماع .....                                                     | ١٣٥ |
| ٤٠. فض في الإدراك الظاهري و الباطني.....                                                       | ١٣٧ |
| ٤١. فض في تأثير الحواس الظاهرة عن المحسوس.....                                                 | ١٤٠ |
| ٤٢. فض في القرى الخمس الظاهرة.....                                                             | ١٤٢ |
| ٤٣. فض في القرى الخمس الباطنة.....                                                             | ١٤٦ |
| ٤٤. فض في عدم إدراك الحين المعاوني المجردة و عدم حفظه المعنى بعد زوال المحسوس .....            | ١٥٢ |
| ٤٥. فض في عدم إدراك الرهم و الحس الباطن للأمر المجردة عن اللواحق و حفظها .....                 | ١٥٤ |
| ٤٦. فض في أن الروح الإنسانية هي التي تتمكن من تصور المعنى مجردةً عن اللواحق .....              | ١٥٨ |
| ٤٧. فض في أحوال النفوس القدسية.....                                                            | ١٦٠ |
| ٤٨. فض في أحوال النفوس الفاسدة .....                                                           | ١٦٢ |
| ٤٩. فض في الحد الم المشترك بين الباطن و الظاهر.....                                            | ١٦٣ |
| ٥٠. فض في امتناع تعلق المحسوس و إحساس المعتول.....                                             | ١٧٨ |
| ٥١. فض في ما تصرف فيه الحس و العقل .....                                                       | ١٨٢ |
| ٥٢. فض في امتناع إدراك الذات الأحادية .....                                                    | ١٨٦ |
| ٥٣. فض في كيفية تمثل الملائكة، و مهية الروح و أنحائه الثلاثة .....                             | ١٨٦ |
| ٥٤. فض في المعنى المراد من القلم و اللوح و الكتابة.....                                        | ١٩٥ |
| ٥٥. فض في ضرورة انتهاء سلسلة الأسباب إلى مسبب الأسباب و استناد ترتيبها إلى القضاء و القدر..... | ١٩٩ |

|                                                                                               |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٥٦. فض في دفع ما توجهته المعترضة من عدم استناد الأفعال الاختيارية إلى القضاء، و القدرة .....  | ٢٠٢ |
| ٥٧. فض في إمكان رؤية الله متنزهاً عن المقابلة والجهة والمكان .....                            | ٢٠٦ |
| ٥٨. فض في أن الملاصق والمبان يخفيان الشيء .....                                               | ٢١٣ |
| ٥٩. فض في أن المرضوع يخفي الحقيقة .....                                                       | ٢١٤ |
| ٦٠. فض في قرب الواجب بالمرجودات .....                                                         | ٢١٥ |
| ٦١. فض في ظاهرته و وحدته و صدور الكثرة عنه .....                                              | ٢١٧ |
| ٦٢. فض في عدم جواز كون علمه تعالى بالأشياء مستناداً من الأمور الصادرة عن قدرته ..             | ٢٢٠ |
| ٦٣. فض في أنه تعالى كُلُّ الكلّ حُلُّ ظاهراً باطن قادر عالم، وفي ما يترتب على معرفته بالأسماء | ٢٢٣ |
| ٦٤. فض في الحد .....                                                                          | ٢٣١ |
| ٦٥. فض في تعريف المرضوع .....                                                                 | ٢٢٢ |
| ٦٦. فض في أوليته تعالى و آخرته، و جلبه الكل إلى التل منه، و قدرته على إعدام العدم و سلب       |     |
| أمور تستحق البطلان .....                                                                      | ٢٣٣ |
| الحاوشي و التعليقات .....                                                                     | ٢٤١ |
| تصوير نسخ خطى .....                                                                           | ٢٤١ |
| فهرستها .....                                                                                 | ٢٧٣ |
| ١. آيات .....                                                                                 | ٢٧٥ |
| ٢. روایات .....                                                                               | ٢٧٧ |
| ٣. کسان، گروهها، کتابها و جایها .....                                                         | ٢٧٩ |
| ٤. اصطلاحات و مرضعات .....                                                                    | ٢٨٣ |
| ٥. منابع و مأخذ .....                                                                         | ٣١١ |

-ج

## فلسفه در جهان اسلام

و

### ضرورت برگزاری همایش قرطبه و اصفهان

کزین برتر اندیشه بر نگذرد .  
۰ . به نام خداوند جان و خرد

مردم ایران زمین از دیر زمان به مباحث فلسفی و عقلی توجه داشته و به عقل و خرد ارج می نهاده اند. کتابهایی که به زبان فارسی میانه یعنی زبان پهلوی یا پهلوانی برای ما باقی مانده و در آنها مسائل و مباحث انسان شناسی و خداشناسی و جهان شناسی مطرح گشته همچون دینکرت و پندھشن و شکنند گمانیگ و بچار نمودار و نمونه ای از سنت بکار بردن عقل و سود جستن از خرد است. توجه به علم و دانش و عنایت به عقل و خرد که در نهاد نیاکان ما سر شته شده بود گاه گاه به وسیله مرخان و نویسنده اگان اسلامی مورد ستایش قرار گرفته به ویژه آنکه آنان می کوشیده اند که سرمایه های معنوی و دستاوردهای علمی خود را تا آنجا که توان دارند نگاه دارند و به آینده اگان خود بسپارند. مسعودی مورخ بزرگ اسلامی در کتاب التنبیه والاشراف خود می گوید من در شهر اصطخر از سر زمین فارس در سال ۳۰۳ نزد یکی از بیوتات کهن ایرانی کتابی بزرگ دیدم که در بردارنده علوم فراوانی از سرمایه های علمی آنان بود او در ادامه سخن خود گوید: ایرانیان سزاوارترین قومی هستند که باید از آنان علم آموخت هر چند که با گذشت زمان و حوادث روزگار اخبار آنان کهنه گردیده و مناقب شان به باد فراموشی سپرده شده و رسوم آنان برینده گشته است.

جغرافی دانان اسلامی نیز در آثار خود اشاره به این موضوع کرده اند:

ابن حوقل در کتاب صوره‌الأرض هنگام یاد کردن از افلیم فارس از قلمةالجصّ (=دیرگچین) یاد می‌کند که زردشتیان یادگارهای علمی (=ایاذهکارات) خود را در آنجا نگاه می‌داشته و علوم رفیع و منبع خود را هم در همانجا تدریس می‌کرده‌اند. و یاقوت حموی در معجم البلدان نیز در ذیل «رسپهر» از تواحی از جان فارس می‌گوید که دانشمندان آنجا کتابهای طب و تجویم و فلسفه را با خط جستن که به گشته دفتران (=گشته دیران) معروف است می‌نویسنند.

چهار طبقه ممتاز مردم نزد ایرانیان باستان یعنی استاراشماران (=منجمان)، زمیک پتمنان (=زمین پیمایان، مهندسان)، پژشکان (=پزشکان) و داناکان (=دانایان) نشانه توجّه آنان به علم و معرفت و طبقه اخیر یعنی دانایان همان اندیشمندان و حکیمان‌اند که در آثار اسلامی امثال و حکم و پندها و الدرزها به آنان منسوب است که فردوسی هم مکرّر اندر مکرّر می‌گوید: ز دانا شنیدم من این داستان.

وجود کلمات و اصطلاحات علمی همچون ترهم، تخم (=هیولی و ماده)، چیهر (=چهر، صورت) و گهر (=جوهر) و همچنین کتابهایی همچون البرزیدج فی الموالید (برزیدج = در پهلوی ویچیتک و در فارسی گزیده و در عربی المختارات)، والاندرزغر فی الموالید (اندرزغر = اندرزگر) نشانه جریان علمی در آن روزگار بوده است. همین جریان بود که وقتی در زمان انسویریان ژوستی نین امپراطور روم مدارس آتن را بستی تنبی چند از فیلسوفان یونانی به ایران پناهنده شدند و آنجا را مکان نعیم و جای سلامت برای خود یافتند. اینکه پیامبر اکرم (ص) سلمان فارسی را از خاندان خود به شمار آورد که سلمان متأهل الیت، وقتی ابتکار او را در حفر خندق (=کندک) مشاهده فرمود دست بر زانوی او زد و فرمود: لو کان العلم بالثربیا لنا لله رجال من فارس. اگر دانش در ستاره پروین بودی مردانی از ایران بدان دست یافتندی، گواهی صادق بر پیشینه علم و علم درستی ایرانیان باستان است.

سرمایه‌های علمی ایرانیان تا زمانهای بعد در گنجخانه‌ها و کتابخانه‌ها نگهداری می‌شده و مورد نسخه‌برداری و استفاده قرار می‌گرفته است. ابن طیفور در کتاب بقداد خود از مردی به نام عثابی نقل می‌کند که کتابهای فارسی کتابخانه‌های مرو و نیشابور را استنساخ می‌کرده و وقتی از او پرسیدند چرا این کتابها را بازنویسی می‌کنی او پاسخ داد: «معانی و بلاغت را فقط در فارسی می‌توان یافتن زبان از ماست و معانی از آنان است.» و همین امر را از زبان این هانی اندلسی می‌شنویم که مردی را می‌ستاید که معانی و مقاهم ایرانی را در جامه لفظ عربی حجازی عرضه می‌داشته است:

و كَانَ غَيْرُ عَجِيبٍ أَنْ يَجْعَلَهُ الْمَعْنَى الْعَرَبِيُّ فِي الْلُّفْظِ الْحِجَازِيِّ ،  
اِنْ عَنِيتَ وَتَوَجَّهَ بِهِ مَسَالِلَ عُقْلِيٍّ وَخَرَدْگَرَائِيٍّ اِخْتِصَاصِ بِهِ خَواصَ نَدَاشَتْ بِلَكِهِ  
بِرَخْيَ اِزْ عَوَامِ وَاهِلِ حِرَفٍ نَيْزَ خَوْدَ رَابِهِ بِبَحْثَهَايِ فَلْسَفِيٍّ وَكَلامِيٍّ مَشْغُولٍ مِيْ دَاشَتْ اِنْدَ  
جَنَانَكَهُ هَمِينَ اِبْنَ سَوقَلَ مِيْ گُرِيدَهُ كَهْ مِنْ دَرْ خَوْزَسْتَانَ دَرْ حَمَّالَ رَادِيدَهُ كَهْ بَارْ سَنْگَشِيَ رَاهِ  
بِرِيشَتْ مِيْ كَشِيدَتْ وَدَرْ آَنَ حَالَتْ دَشَوارَ مَشْغُولَ بَحْثَ وَجَدَلَ دَرْ مَسَائِلَ تَأْوِيلَ قَرآنَ وَ  
حَقَاقَتْ كَلامَ بِرَدَنَهُ.

مسلمانان در قرون اولیه همه دروازه‌های علم و دانش را بر روی خود باز کردند و آثار ملل مختلف را از زبانهای یونانی و سریانی و پهلوی و هندی به زبان عربی ترجمه کردند کتابهای مهم ارسطو همچون *الطبیعة* و *الحيوان* و *الأخلاق* نیکو مخصوص و همچنین کتابهای افلاطون همچون *جمهوریت* و *طیماوس* و *نوامیس* و کتابهای دیگر به زبان عربی ترجمه شد و در دسترس دانشمندان اسلامی قرار گرفت. رازی از روی و بیرونی از خوارزم و فارابی از فاراب و ابن سینا از بخارا برخاستند و طرسی نو برای اندیشه و تفکر ریختند که آمیزه‌ای از اندیشه‌های گذشتگان بود. ابن سینا گذشته از استفاده از آنچه که مترجمان فراهم ساخته بودند میراث فکری بومی و سنتی خود را نیز مورد استفاده و بهره‌برداری قرار داد. او در مدخل کتاب شفاف صریحاً می‌گرید که مرا کتابی است که در آن فلسفه را

بنابر آنچه که در طبع است و رأى صريح آن را ایجاب می‌کند آوردم و در آن جانب شریکان این صناعت رعایت نشده و از مخالفت با آنان پرهیز نگردیده آن گونه که در غیر آن کتاب پرهیز شده است، این کتاب همانست که من آن را فی الفلسفه المشرقیة موسوم ساخته‌ام. در مورد منطق هم می‌گوید که ما در زمان جوانی به روش اندیشه‌ای از غیر ساخته‌ام. در مورد منطق هم می‌گوید که ما در زمان جوانی به روش اندیشه‌ای از غیر جهت یونانیان دست یافته‌یم که یونانیان آن را منطق می‌گویند و شاید نزد اهل مشرق نام دیگری داشته است.

ابونصر فارابی و ابوحنیل ابن سينا که در فلسفه از آن دو تعبیر به «شیخین» می‌شود با آثار خود فضای علمی حوزه‌های اندیشه را دیگرگون ساختند بهمنیار بن مرزبان تلمیذ ابن سينا در کتاب تحصیل راه استاد خود را ادامه داد و ابوالعباس لوكري شاگرد بهمنیار چون تعلیمات شیخین را برای تدریس به طلاب جران دشوار و منغلق یافت دست به تألیف کتاب بیان الحق بضمان الصدق یازید و بدان وسیله موجب نشر فلسفه شیخین در بلاد خراسان گردید. این جربان راست و درست فلسفه در بلاد اسلامی سهم بیشتر آن نصیب ایرانیان بود. اگر بیرونی خالد بن یزید بن معاریه را نخستین فیلسوف اسلامی دانسته و یا یعقوب بن اسحق کندي فیلسوف عرب از پیشگامان فلسفه بشمار آمده در برابر متفکران ایرانی که به صورت فیلسوف و متكلّم اندیشه‌های خود را ابراز داشتند چیزی بشمار نمی‌آید که ابن خلدون در مقدمه خود از آن تعبیر به «الآن فی القليل النادر» می‌کند و صراحة می‌گوید: و *أَمَا الْفُرْسُ* (= ایرانیان) *فَكَانَ شَأْنُ هَذِهِ الْعِلُومِ الْمُقْلِيَةِ* عتلهم عظیماً و نطاقها متسعاً. و این تازه غیر از جریانهای فلسفی است که مورد پذیرش قرار نگرفت و ادامه نیافت همچون جربان نکر انتیسم فلسفی که به وسیله ابوالعباس ایرانشهری نیشابوری پایه گذاری شد و محمد بن زکریای رازی دنباله آن را گرفت و این همان است که ناصرخسرو از پیروان مکتب آن تعبیر به طباعیان و دهربان و اصحاب هیولی کرده است.

فلسفه در قرون نخستین از قداست و شرافت خاصی برخوردار بود و با طب عدیل و همگام پیش می‌رفت، فلاسفه خود اطباء بودند و طبیبان هم فیلسوف، تا بدانجاکه فلسفه را طب روح و طب را فلاسفه بدن به شمار آوردند. ابن سينا کتاب پزشکی خود را با نام مناسب با فلسفه یعنی قانون و کتاب فلسفی خود را با نام مناسب با طب شفا نامید. شب‌هاکه به درس می‌نشست به ابر حبید چرزيجانی کتاب شفا در فلسفه و به ابر عبدالله معصومی کتاب قانون در طب را درس می‌داد ر این روش آمیختگی طب و فلسفه تا دوره‌های بعد ادامه داشت چنانکه ابرالفرح علی بن الحسین بن هندو به نقل از صاحب تاریخ طبرستان در مجلس درس خود در طبرستان از سوئی فلسفه سقراط و ارسطو و از سوئی دیگر پزشکی بقراط و جالینوس را درس می‌داد از این روی او در قصیده‌ای که مجلس درس خود را صیاقل الالباب می‌خواند که در آن عروض‌های ادب به جلوه‌گری می‌پردازند گوید:

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ودارمن طبنا نحا تحقیقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | و دارمن طبنا نحا تحقیقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| من علم سقراط و رسطالیس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | و علم بقراط و جالینوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| دو پزشک طبرستانی یعنی علی بن زین طبری و ابوالحسن طبری کتابهای خود فردوس الحکمة و المعالجات البقراطیه راکه هر دو در علم پزشکی است با فصلی در فلسفه آغاز می‌کنند. و این سنت علمی که طبیب فاضل باید فیلسوف هم باشد تا بتواند به اصلاح نفس و بدن هر دو پردازد کاملاً شایع و رایج بود و کتابهای فراوانی تألیف شد که معترن با عنوان مصالح الأنفس و الأجساد بود و رازی هم که کتاب الطب الروحانی خود را نوشت در آغاز یادآور شد که این کتاب را عدیل الطب المتصوری قرار داده است تا جانب جان و تن هر دو رعایت شده باشد. در غرب عالم اسلام یعنی اندلس نیز امر به همین مثال بود چنانکه شاعری در مدح ابن میمون چنین گفته است: | دو پزشک طبرستانی یعنی علی بن زین طبری و ابوالحسن طبری کتابهای خود فردوس الحکمة و المعالجات البقراطیه راکه هر دو در علم پزشکی است با فصلی در فلسفه آغاز می‌کنند. و این سنت علمی که طبیب فاضل باید فیلسوف هم باشد تا بتواند به اصلاح نفس و بدن هر دو پردازد کاملاً شایع و رایج بود و کتابهای فراوانی تألیف شد که معترن با عنوان مصالح الأنفس و الأجساد بود و رازی هم که کتاب الطب الروحانی خود را نوشت در آغاز یادآور شد که این کتاب را عدیل الطب المتصوری قرار داده است تا جانب جان و تن هر دو رعایت شده باشد. در غرب عالم اسلام یعنی اندلس نیز امر به همین مثال بود چنانکه شاعری در مدح ابن میمون چنین گفته است: |
| ارئ طب جالینوس للجسم وحدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | و طب أبي عمران للعقل والجسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

از ممیزیات این دوره تساهل و تسامح در اظهارنظر علمی بود دانشمندان اندیشه‌های مخالف را تحمل می‌کردند و مجال رد و نقض و شکرک و ایجاد را باز می‌گذاشتند. برای مثال می‌توان داستان ابوالحسین سومنگردی را یاد کرد که می‌گویند: من پس از زیارت حضرت رضا (ع) به طرس، نزد ابوالقاسم کعبی به بلخ رفتم و کتاب الانصاف فی الامامة این قبه را زیارت کردم. او کتابی به نام المسترشد فی الامامة در رده آن نوشته سپس من آن را به ری نزد این قبه آوردم او کتابی به نام المستثبت فی الامامة را نوشته و المسترشد را نقض کرد و من آن را نزد ابوالقاسم آوردم اور دیگری بر آن بنام نقض المستثبت نوشته و چون به ری برگشتم این قبه از دیبا رفتہ بود. و بر همین پایه دانشمندان معتقد بودند که مطالب علمی در پهنه عرضه برعکس مخالفان و میدان رد و ایجاد صفا و جلوه خود را پیدا می‌کنند چنانکه ناصر خسرو گفته است:

با خصم گوی علم که بی خصمی      علمی نه پاک شد نه مصفا شد  
 زیرا که سرخ روی بیرون آمد      هر کو به سوی قاضی تنها شد  
 این دوران شکوفائی علم و فلسفه در جهان اسلام دیر پایاند چه آنکه امام محمد غزالی با تألیف کتاب تهافت الفلاسفه به تکنیک فیلسوفان پرداخت و در عقیده به قدم عالم آنان را کافر خواند و از جهتی دیگر گروهی ظهر کردند که پرداختن به علم طب را تحریم کردند و آن را دخالت در کار الهی دانستند و کار بدانجا کشید که علم حساب و هندسه هم که هیچ ارتباطی نفیا و اثباتاً با دین نداشت مورد نفرت قرار گرفت و دانشگان آن منزوی گردیدند. جدال میان اهل دین و اهل فلسفه بالاگرفت و شکاف میان این در روز بروز بیشتر شد به ویژه آنکه برخی از دانشمندان راه غزالی را در ضدیت با فلسفه دنبال کردند چنانکه این غیلان معروف به فرید غیلانی یا افضل الدین غیلانی کتاب حدوث العالم خود را تألیف کرد و در آن این سیاست را در اینکه دلایل کسانی را که برای گذشته آغاز زمانی قائل بودند ابطال کرده بود رذکرد و در آن از هیچ اهانتی به

شیخ الرئیس از جمله: «عمی اوتقامتی»، «تیروغ کروگان التغلب» فروگزاری نکرد. مخالفان فلسفه برای محکوم کردن اندیشه‌های فلسفی به هر وسیله‌ای متولّ می‌شدند گاه بر تعبیرات و تفسیرات فلاسفه خرد می‌گرفتند و می‌گفتند مثلاً فلاسفه از تعبیرات قرآنی معانی را اراده می‌کنند که مقصود و مراد صاحب وحی نبوده است مثلاً «توحید» و «واحد» را تفسیر می‌کنند به آنچه که صفتی برای آن نیست و چیزی از آن دانسته نمی‌شود در حالی که توحیدی را که رسول (ص) آورده در بردارنده این نفی نیست بلکه الهیت را فقط برای خدای یگانه اثبات می‌کند. و گاه الفاظ نامأوز من حلزم اوائل را که وارد زبان عربی شده بود بهانه می‌کردند همچون سولوجوسموس (= قیاس مطلقی) و انالوجوسموس (= قیاس فقی) تا بدانجا که از هر کلمه‌ای که با مین ختم می‌شد اظهار نفرت می‌کردند و به قول ابوریحان بیرونی آنان حتی نمی‌دانستند که مین نشانه فاعلی است و جزو نام به شمار نمی‌آید و در این مقوله کار بدانجا کشیده شد که برای کلمه «فلسفه» که مشتق از کلمه یونانی «فیلاسوفیا» بود یعنی دوستدار حکمت وجه اشتراق توهین آمیزی را که ترکیبی از فل (= گندی) و سفه (= نادانی) است وضع کردند چنانکه لامعی گرگانی صریحاً می‌گردید:

دستت همه با مرهقه پایت همه باموقده

وهمت همه با فلسفه آن کو «سفه» را هست «فل»

و یا شاعری دیگر به نقل از ثعالبی می‌گردید:

و دغ عنك قوماً يعيدونها  
فلسفه المرء «فل السفة»

نکوش و مذمت فلسفه و فلسفیان به ادبیات و شعر فارسی هم سرایت کرد که دو

بیت زیر از خاقانی و شبستری شاهدی بر این امر است:

|                            |                        |
|----------------------------|------------------------|
| فلسفی مرد دین پنبدارید     | حیز را جفت سام یل متهد |
| دو چشم فلسفی چون بود احوال | ز واحد دیدن حق شد معطل |

ابونصر فارابی و ابن سینا دو چهره ممتاز در اندیشه‌های فلسفی چنان چهره‌ای زشت یافتنند که ننگ زمان و نحسی، دوران به شمار آمدند:

**لقد ظهرت في عصرنا فرقـة  
لا تقتدى في الدين اليابـما**

دانشمندان اهل سنت و جماعت فلسفه یونان را مقابل با قرآن فراز دادند و کتابهایی همچون ترجیح اسالیب القرآن علی اسالیب یونان و رشف النصائح الایمانیة فی کشف النقائص اليونانية نگاشته گردید. ابن سینا «مختّل ذهري» و کتاب شفای او «شقا» خوانده شد و از آن به سرمایه «مرض» و بیماری تعبیر گردید:

قطعتنا الاخوة عن معشر  
فماتوا على دين رسطالس

شناخت فلسفه و نظرت از فلاسفه به حدّی رسید که دانشمندی همچون ابن نجا از پی در حال اختصار آخرين گفته‌اش: صدق الله العالى العظيم و كذب أين سينا بود. مرصده بير فلسفه و فيلسوفان و آثار فلسفی چنان تئگ گردید که در مدینة‌السلام یعنی ینداد و رواقان و کتابپردازان را به سوگند و داشتند که کتابهای فلسفه و کلام و جدل را در معرض فروش نگذارند و کتابهای نظری کتاب صون‌المنطق و الكلام عن‌المنطق و الكلام و القول المشرق فی تحریر المنطق جلال‌الدین سیوطی مورد پسند اهل دین و حافظان شریعت گردید و ارباب تراجم درباره کسانی که به فلسفه و علوم عقلی می‌پرداختند، می‌گفتند: «دنس نفسم بشیع من العلوم الأولائل».

در این میان بسیاری از دانشمندان کوشیدند تا این شکاف میان دین و فلسفه را ازین بیرون و لی موقن نشندند از جمله آنان ناصر خسرو قبادیانی بود که کتاب جامع الحکمتین خود را نگاشت تا میان دو حکمت یعنی حکمت شرعیه و حکمت عقلیه آشنا دهد و جدال و نزاع میان فیلسوف و اهل دین را بر طرف سازد ولی در این راه توفیقی به دست

نیاورد و عبارت زیرا از او نشان دهنده یا مس و ناتامیدی او در این کوشش است:

«فیلسوف مرین علما لقبان را به متزلت ستوران انگاشت و دین اسلام را از جهل ایشان خوار گرفت و این علما لقبان مر فیلسوف را کافر گفتند، تا نه دین حق ماند بدین زمین و نه فلسفه».

در غرب جهان اسلام نیز این رشد اندلسی کوشید تا میان حکمت و شریعت را در کتاب معروف خود فصل المقال فيما بین الحکمة والشريعة من الاتصال آشنا دهد ولی او هم در این راه توفيقی به دست نیاورد و اندیشه ابتكاری او مبتی بر اینکه در مسائل خداشناسی و جهانشناسی هر متكلّم و فیلسوفی با مُصیب است و یا مُخطی و هر کدام پس از جدّ و جهد و اجتهاد نسبت به عقیده خود مضطرب و مجبور است نه مختار و آزاد، به هیچ وجه نزد اهل دین مقبول نیافتاد و بازار تکفیر و تفیق فیلسوفان همچنان روتق خود را همراه داشت. حتیٰ شیخ شهید مقتول شهاب‌الدین سهروردی که معتقد بود که همه حکما قائل به توجیه بوده‌اند و اختلاف آنان فقط در الفاظ است و سخنان آنان بر طریق رمز بوده است و «لا رد على الرمز» جان خود را بر سر همین سخن از دست داد به ویژه آنکه او حکمت ذرقی را بر حکمت پیشی ترجیح داد و مبانی حکمت اشراق را تدوین کرد و آن را بر کشف و ذوق بینان نهاد و آن حکمت را به مشرقيان که اهل فارس هستند منتسب ساخت.

این دورهٔ تاریک و ظلمانی فلسفه با ظهور فیلسوفان ایرانی شیعی که معمولاً آنان را اهل حکمت متعالیه خوانند رو به زوال نهاد و دورهٔ درخشان و شکوفائی پدید آمد. که نظیر آن در هیچ یک از کشورهای اسلامی دیگر سابقه نداشت. اینان با استظهار به قرآن و حدیث و توسّل به تجوّز و توسيع و تأویل موقّع شدند که فلسفه را از آن تنگنائی که مورد طعن و لعن بود بپرون آورند و لحن تکریم و تقدیس فلاسفه را جانشین آن سازند.

حال باید دید داشمندان شیعه ایرانی برای رفع این نفرت و زدودن این زنگ از چهره

فلسفه یونان چه اندیشیدند که فلسفه چنان مورد پذیرش قرار گرفت که حتی تا این زمان فقیهان و مفسران قرآن به فلسفه می‌پردازند و شفا و اشارات ابن سينا را تدریس می‌کنند و به مطالب آن استشهاد می‌جربند که از نمونه آن می‌توان از علامه طباطبایی و سید ابوالحسن رفیعی قزوینی و شیخ محمد تقی آملی و امام خمینی - رحمة الله عليهم اجمعین - نام برد. اینان وارث علم گذشتگان خود بودند همان گذشتگانی که ابتکار تطهیر فلسفه و تحیب فلسفه را عهده دار گردیدند که از میان آنان می‌توان از میرداماد و ملاصدرا و فیض کاشانی و عبدالرؤوف لاهیجی و حاج ملاهادی سیزواری نام برد؛ یعنی متفرقان ایرانی که با مكتب تشیع و سنت ائمه اطهار(ع) سروکار داشتند. این فیلسوفان کلمه «فلسفه» را به کلمه «حكمت» تبدیل کردند که هم نفرت یونانی بودن آن کنار زده گردد و هم تعبیر قرآنی که مورد احترام هر مسلمانی است برای آن علم بکار برد شود؛ زیرا هر مسلمانی با آیه شریفه قرآن: وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا آشناشی دارد و به آن ارج و احترام می‌گذارد و کلمه حکمت را مبارک و فرخنده می‌داند و با آن «خیرکثیر» را از خداوند می‌خواهد، چنانکه حاج ملاهادی منظومه حکمت خود را با همین آیه شریفه پیوند می‌دهد و فلسفه خود را «حكمت سامیه» می‌خواند و می‌گوید:

نَظَّمْتُهَا فِي الْحِكْمَةِ الَّتِي سَمِّيَتْ      فِي الدُّنْكِرِ يَا الْخَيْرِ الْكَثِيرِ شَمِّيَّتْ  
حال که از اندیشه و تفکر و بکار بردن خرد و عقل تعبیر به «حكمت» شده دیگر «فلسفه» با تجلی در کلمه حکمت در برابر «دین» قرار نمی‌گیرد؛ زیرا این همان حکمتی است که خداوند به لقمان عطا فرموده که وَلَقَدْ أَتَيْنَا لِقَمَانَ الْحِكْمَةَ دیگر کسی همچون ناصرخسرو نمی‌تواند آن را در برابر دین قرار دهد و دین را «اشکر» و فلسفه را «افیون» بخواند و بگوید:

أَنَّ «فَلْسَفَةً» مَسْتَ وَ أَيْنَ «سَخْنَ دِينِي»      دِينَ شَكَرْسَتْ وَ فَلْسَفَهَ هَبِيُونِسْتْ  
اینان برای حفظ اندیشه و تفکر و بکار بردن خرد و عقل و محفوظ داشتن آن از تکفیر

و تفسیق یا به قول ساده‌تر تطهیر فلسفه کوشیدند که برای هر فیلسوفی یک منبع الهی را جستجو کنند و علم حکما را به علم انبیا متصل سازند؛ از این جهت مترسل به برخی از «تبارنامه‌های علمی شدند از جمله آن «شجره نامه» که حامری نیشابوری در *الأمد على الأبد* می‌گوید که ابازدقلس (Empedocles) فیلسوف یونانی با لقمان حکیم که در زمان دارد پیغمبر (ع) بود رفت و آمد داشته و علم او به منبع *لَقَدْ آتَيْنَا لُقَمَانَ الْحِكْمَةَ* مرتبط می‌شود، و فیثاغورس علوم الهیه را از اصحاب سلیمان پیغمبر آموخته و سپس علوم سه گانه یعنی علم هندسه و علم طبایع (= فیزیک) و علم دین را به بلاد یونان منتقل کرده است، و سقراط حکمت را از فیثاغورس اقتباس کرده و افلاطون نیز در این اقتباس با او شریک بوده است، و ارسطو که حدود بیست سال ملازم افلاطون بوده و افلاطون او را «عقل» خطاب می‌کرده با همین سرچشمۀ الهی متصل و مرتبط بوده است؛ و از این روی است که این پنج فیلسوف، «حکیم» خوانده می‌شوند تا آینه شریفۀ یئوتی الحکمة من یشأ و مَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتَيْنَ خَيْرًا كثیرًا شامل حال آنان گردد.

این حکیمان متاله با این تغییر نام از فلسفه به حکمت و نقل نسبت‌نامه‌های علمی اکتفا نکردند بلکه کوشیدند تا که برای مطالب فلسفی و عقلی از قرآن و سنت نبوی و نهج البلاغه و صحیفة سجادیه و سخنان ائمه اطهار-علیهم السلام- استشهاد جسته شود. میرداماد داشمند استرآبادی که در کتاب قی Bates خود می‌کوشد که مسأله‌ای را که از قدیم مابه الاختلاف اهل دین و فلسفه بوده یعنی آفرینش جهان و ارتباط حادث یعنی جهان با قدیم یعنی خداوند را از طریق «حدوث دهری» حل کنند. قیس چهارم از کتاب خود را اختصاص به همین استشهادهای قرائی و احادیث داده است و در پایان نقل احادیث با غرور تمام می‌گوید:

این مجملی از احادیث آنان است که جامع مکنونات علم و خامضات حکمت است؛ و سوگند به خدا که پس از کتاب کریم و ذکر حکیم، فقط همین سخنان است که، شایسته

است که کلمه علیا و حکمت گُبری و عُرُوه وَنَقِی و صبغة حُسْنی خوانده شود؛ زیرا آنان حجت‌های خدایند در دنیا و آخرت به علم کتاب و فصل خطاب؛ او لیک آبائی نَسِحَتْنِی ِسِوْفَلِهِمْ إذا جَمَّتْنَا - یا جریز - الماجیعُ با این کیفیت برای میرداماد بسیار آسان است که ارسطر و افلاطونی را که «اسطوره» و «نقش فرسوده» معرفی گردیده و مردم از تزدیک شدن به آثار آنان منع شده بودند که:

تقلیل اسطوره ارسطر را  
بر در احسن البیان منهید  
نقش فرسوده فلاطون را  
بر طراز بهین خلّل منهید

از لیلی را «مفید الصناعة» و «معلم المشائين» و دومی را «افلاطون الشریف» و «افلاطون الالهی المتأله» بخواند و آسانتر آنکه ابونصر فارابی و ابن سينا را که پیش از این نحسی روزگار و آثارشان دردزا و بیماری آور به شمار می آمد اولی را «الشريك المعلم» و دومی را «الشريك الرئاسي» بنامد و با این گونه مقدمات تعبیر «شیخین» (= ابن سينا و فارابی) را برای آن در فیلسوف فراهم سازد. چنانکه فقهای آن تعبیر را برای شیخ کلینی و شیخ طوسی بکار می بردند.

با این تمهدات همان کتاب شفا که شقا خوانده می شد مورد تکریم و تجلیل علماء و دانشمندان قرار گرفت و دانشمندانی همچون سیداحمد علوی شاگرد و داماد میرداماد، مفتاح الشفاء و غیاث الدین منصور دشتکی، مغلقات الشفاء و علامه جلی فقیه و محمدث کشف الخفا فی شرح الشفاء را به رشته تحریر درآورده و از همه مهم تر آنکه صدرالمتألهین یعنی ملأاً مصدراً شیرازی تعلیقه بر الهیات شفا نوشته، تا راه فهم و درک اندیشه‌های ابن سينا را هموار سازد. با این عوامل سنت سینی یا فلسفه ابن سینا که در جهان تسنن متروک و منسخ گردیده بود در جهان تشیع و ایران، راه تحژل و تکامل خود را پیمود و جانی دوباره یافت و از این جهت است که ملأاً مهدی نراقی که در فقه

معتمد الشیعه را من فریسد؛ و در اخلاق جامع التعادات را به رشتة تحریر درمی آورد؛ در فلسفه جامع الافتکار را تألیف می کند؛ و به شرح و گزارش شفای ابن سینا می پردازد. در اینجا باید یادآور شد که ترجمه حکماء متأخر مانند نراقی به متقدمان به معنی آن نیست که اینان خود را دست بسته تسليم آنان می کردند و یا فقط گفتار آنان را تکرار می نمودند بلکه بر عکس چنانکه شیوه اهل علم است گفتار گذشتگان را منبع و اصل اندیشه خود قرار می دادند و جای جای، بر افکار آنان خرد می گرفتند تاعلم و دانش هر چه بیشتر پاکتر و مصفاتر گردد. مثلاً مآمده‌های نراقی در جایی بطور صریح می گوید:

«گمان میر که من جمردی بر پذیرفتن فرقه‌ای خاص از صوفیان و اشرافیان و مشائیان دارم، بلکه در یک دست من بر همان‌های قاطع و در دستی دیگر، قلمیات صاحب وحی و حامل قرآن است؛ و پیشوای من این حقیقت است که، واجب الوجود دارای شریف‌ترین نحوده صفات و افعال است و من خود را ملزم به این ادله قاطعه می دام هر چند که با قواعد یکی از این گروه‌های یادشده مطابقت نداشته باشد.»

او در جای دیگر می گوید:

«این بود آنچه که در ترجیه کلام بر هان این سینا یاد کردم اگر مراد او همین است فبها المطلوب و گرنه آن را رد می کنیم و گوش به آن سخن فرانمی دهیم؛ زیرا بر ما واجب نیست که آنچه در *بین الدقین* شفا و پرهان آمده قبول و تصدیق نماییم.»

این دوره که امتداد زمانی آن به چهار صد سال بالغ می گردد و به دوره حکمت اشتها دارد و بزرگان آن را اصحاب حکمت متعالیه می خوانند از ادوار بسیار درخشان فلسفه اسلامی است زیرا در این دوره حکیمان کوشیده‌اند از جهتی از میراث اساطین حکمت باستان همچون سقراط و افلاطون و ارسطو و شارحان ارسطو همچون ثامسطیوس و اسکندر افردویسی حداقل بهره‌داری را به کنند و با کمک از متنولات شیخ یونانی یعنی پلوتاینوس (= پلوتون) که نزد آنان به عنوان اثربویجیان ارسطو شناخته شده بود،

خشکی فلسفه را با عرفان ذوقی چاشنی بزند و از جهتی دیگر آراء و اندیشه‌های مشائیان اسلامی همچون فارابی و ابن سینا را به محک بررسی درآورند و آن را با نوآوریهای شیخ اشراف شهاب‌الدین سهروردی تلطیف سازند. اینان اندیشه‌های کلامی اشعری و غزالی و فخر رازی را مورد نقد و بررسی قرار دادند و بیشتر پر آراء و اندیشه‌های خواجه نصیرالدین طوسی که از او به عنوان خاتم تبرعه‌المحققین یاد می‌شد تکیه کردند. خواجه اندیشه‌های فلسفی - کلامی را از حشو و زوائد پرداخته و مجرد ساخته و کتاب تجربه‌العقائد را به عنوان دستور نامه‌ای برای اندیشه درست خداشناسی و جهان‌شناسی مدرن کرده بود که دانشمندان پس از او مت加وز از صد شرح و تعلیقه بر آن نگاشتند.

این مکتب فلسفه که معمولاً از آن تعییر به «مکتب الهی اصفهان» می‌شود برای آن که کرسی حکمت در شهر معنوی و روحانی اصفهان قرار داشته و از اقطار عالم اسلامی طالبان علم و معرفت بدان شهر داشت و مدینه حکمت روی می‌آورده‌اند، مورد غفلت جهان علم قرار گرفته است و فقط در این اوآخر خاورشناص معروف پروفسور هائزی کریم با همکاری بازمانده گذشتگان استاد سید جلال‌الدین آشتیانی موقع شد که برگزیده‌ای از آثار معروف‌ترین چهره‌های این دوره را در مجموعه‌ای چهار جلدی تحت عنوان: منتخباتی از آثار حکماء الهی ایران از عصر میرداماد و میرفندرسکی تا زمان حاضر به اهل علم معرفی کنند. در این مجموعه است که اندیشه‌های حکیمانی همچون میرداماد و میرفندرسکی و ملاصدرا و ملا رجبعلی تبریزی و ملا عبدالرزاق لاهیجی و حسین خوانساری و ملا شمسای گیلانی و سیداحمد علوی عاملی و فیض کاشانی و قوام‌الدین رازی و قاضی سعید قمی و ملا نعیمای طالقانی و ملا صادق اردستانی و ملامهدی فراقی و مانند آنان معرفی گردیده است. بخش الهیات و جوهر ر عرض از شرح ضرالفرائد یعنی شرح منظمه حکمت سبزواری که به وسیله این کمترین

(= مهدی محقق) و پروفسور ایزوتسو به زبان انگلیسی ترجمه و در نیویورک چاپ شد  
نشان دهنده این حقیقت بود که حکیمان سابق بر او چه کوشش‌هایی را در هموار ساختن  
اندیشه متحتم شده‌اند تا حکیم سبزوار توانسته است با نظم و نثر اندیشه‌های خود را که  
نتیجه و نقاوه اندیشه‌های سلف صالح او پوده در دسترس جویندگان حکمت قرار دهد.  
کوشش‌هایی که در سه دهه اخیر در مراکزی همچون مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه  
تهران - دانشگاه مکگیل و انجمن حکمت و فلسفه به عمل آمد کمکی شایان توجه به  
شناخت این دوره کرد و برخی از مجامع علمی هم مانند کنگره حاج ملاهادی سبزواری  
و کنگره ملّا صدرا و آثاری که به وسیله برخی از استادان دانشگاه و علمای حوزه تألیف  
گردید در این امر کمک کرد.

هدف کنگره‌ای که در سال جاری با همکاری برخی از مراکز علمی تحت عنوان  
قرطبه و اصفهان تشکیل می‌گردد آن است که اولاً اندیشه نادرستی را که غریبان و به تبع  
آنان دانشمندان کشورهای عربی اظهار داشته‌اند مبنی بر اینکه پس از این رشد دانشمند  
اندلسی ستاره‌اندیشه‌های فلسفی و تفکر عقلی در جهان اسلام رو به افول نهاد، از چهره  
تاریخ فلسفه اسلامی زدوده گردد و یا معزّی برخی از چهره‌های درخشان این دوره که  
تاکنون در گوشدهای فراموشی مانده، ممیّزات حکمت متعالیه به دوستداران علوم  
معقول و اهل فلسفه و عرفان نمایانده شود.

در خرداد سال ۱۳۷۸ که همایشی تحت عنوان: اهمیّت و ارزش میراث علمی  
اسلامی - ایرانی به مناسبت سی امین سال تأسیس مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه  
تهران - دانشگاه مکگیل برگزار گردید شرکت‌کنندگان داخلی و خارجی متفقاً اظهار  
داشتند که لازم است کوششی جدی درباره معزّی آن بخش از تاریخ اندیشه و تفکر  
علمی و فلسفی در ایران که جهان علم از آن ناگاهه است به حمل آید و این در ارتباط با این  
حقیقت است که غریبان می‌گویند: «چراغ اندیشه و تفکر فلسفی پس از این رشد متوفی

۵۹۵ هجری (در لاتین Averroes) در جهان اسلام خاموش گردیده است» و در نتیجه پرده روی چندین قرن تلاش و کوشش دانشمندان ایرانی بریزه در دوران تشیع این کشور که مرکز آن اصفهان بوده کشیده شده است و این مطلب به صورتهای مختلف در آثار دانشمندان اروپایی و مسلمان بچشم می‌خورد که چند نمونه از آن یاد می‌گردد:

دکتر اکرم زعیتر در مقدمه ترجمه کتاب ابن رشد و الترشیحه ارنسست رنان فرانسوی می‌گوید: «آن الدراسات الفلسفیة عند العرب ختمت با ابن رشد».

بروفسور هانزی کرین در کتاب فلسفه ایرانی و فلسفه تطبیقی خود می‌گوید: «تاریخ نویسان غربی فلسفه مذکوهای مدیدی گمان کرده‌اند که با تشیع جنازه ابن رشد در سال ۱۱۹۸ میلادی در قرطبه، فلسفه اسلامی نیز روی در نقاب خاک کشیده».

بروفسور ژوزف فان اس در مقدمه بیست‌گفتار از مهدی محقق می‌گوید: «فلسفه ایرانی دوره صفویه که توسط متفکران بزرگ مکتب اصفهان تکامل یافته است عملاً ناشناخته مانده است».

بریایه آنچه که یاد شد پایه‌ریزی فکری برگزاری همایشی در سطح بین‌المللی تحت عنوان قرطبه و اصفهان به تدریج نهاده شد که اکنون به تحقق نزدیک گردیده است. هر چند که باقی اصلی این همایش انجمن آثار و مفاخر فرهنگی و مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه تهران - دانشگاه مکگیل بود ولی پس از ارائه این اندیشه مراکزی دیگر همچون مرکز بین‌المللی گفتگوی تمدن‌ها و مرکز فرانسوی تحقیقات ایرانی و چند نهاد دیگر به یاری ما برخاستند و به موازات تهیه مقدمات همایش ترویق یافته‌یم برخی از آثار علمی را نیز به مناسبت و به نام همین همایش آماده چاپ سازیم که به جهت برخی از مشکلات و مضایق توانستیم آن را در همایش عرضه داریم و امیدواریم تا پایان نیمسال اول سال چاری این آثار به اهل علم تقدیم گردد. آثار اشاره شده عبارتند از:

۱- علاقه‌التجربید، (شرح تجزیه‌العقائد نصیرالدین طوسی)، میرمحمد اشرف حلولی

عاملى از نواده‌های میرسید احمد علوی ۲- شرح کتاب نجات ابن سينا، از فخرالدین اسفرايني ۳- مصارع المصارع، خواجه نصيرالدین طوسى، با مقدمه انگلیسي از پروفسور ویلفرد مادلونگ ۴- معتقد الاسميه، ترجمه غنية التزوع ابن زهره حلبي (بخش علم کلام)، با ترجمه كامل به زبان انگلیسي از دکتر لیندا كلارك ۵- بخش مباحث الفاظ و اوامر و نواهي از کتاب معالم الاصول، با ترجمه كامل به زبان انگلیسي ۶- طبيعيات و اخلاق شرح منظومة حاج ملاهادى سبزوارى، با مقدمه و فرهنگ اصطلاحات به زبان عربى و انگلیسي ۷- ديوان اشعار ميرداماد، (شراق) ۸- مصنفات ملااهم عزلتى خلخالي، مشتمل بر پائزده كتاب و رساله ۹- الشجرة الالهية، شمسالدین شهرزوري ۱۰- مرات الازمان، ملأحمد زمان از شاگردان مكتب ميرداماد ۱۱- مصنفات ميرداماد، مشتمل بر بیست كتاب و رساله ۱۲- مصنفات غیاث الدین منصور دشتکى مشتمل بر ده كتاب و رساله ۱۳- الزاح القراءح، حاج ملا هادى سبزوارى ۱۴- شرح فصوص الحكمة سيد اسماعيل حسیني شنب غازانی ترجمه السعدیه سلطان حسين واعظ استرآبادی ۱۵- در ثمين سيد محمدبن باقر بن ابرالفتح موسى شهرستانی ۱۶- ترجمة رساله السعدية سلطان حسين واعظ استرآبادی.

ما اميدواريم که با مباحثي که در اين همایيش مطرح مي گردد و مطالبي که از اين کتابها بدست مي آيد زمينه‌اي تازه برای بازنگري تلسفة اسلامي به وجود آيد که با آن فصلی جديد برای تاریخ فلسفه در جهان اسلام گشوده گردد، و همچنین طلاب و دانشجويانی که طالب مواد تازه‌ای برای پژوهش‌ها و تحقیقات خود هستند از نتایج این همایيش بهره‌برداری کنند و این همایيش انگيزه و مقدمه‌اي باشد تا در همه شهرها و روستاهای کشور ما که در طی تاریخ متغیران و اندیشمندانی را در خود پرورانده، مجتمع و محافلي بر این نسق برقرار و ياد آن بزرگان گرامي داشته شود و آثار آنان مرور بررسى و نشر قرار گيرد و امتيازات آن آثار به جامعه علمي داخلی و خارجي معزز نگردد. تحقق اين هدف

عالی و مقدس زمینه‌ای تازه را برای اندیشه و تفکر نسل جوان آماده خواهد ساخت تا توجه خود را به فرهنگی معطوف دارند که شرقی صرف و غربی محض نباشد بلکه آمیخته‌ای باشد از اندیشه‌های فروکهن و گزینه‌ای از آنچه که نیازهای جان و تن را برآورده کند و سعادت دنیا و آخرت را تأمین نماید. بعون‌الله تعالی و توفیقه

### مهدی محقق

رئیس هیأت مدیره انجمن آثار و مفاخر فرهنگی  
رئیس همایش بین‌المللی قرطبه و اصفهان  
۱۳۸۱ اردیبهشت ماه جلالی

## مقدمه مصحح

### به نام خداوند جان و خرد

گذر زمان، شرایط و عوامل سیاسی، اجتماعی و حتی جغرافیایی در برخی از موارد باعث از میان رفتن و نابودی اسناد و شواهد تاریخی شده است. هنوز نیز مؤلف بسیاری از آثاری که در اختیار ما قرار دارند، ناشناخته‌اند و انتساب آنها به برخی جای تأمل و تردید. آثار گراسنگی چون اثربرجا و نیز فصوص الحکمة از آن جمله‌اند. با اینکه بیش از یک قرن از چاپ نخست این اثر می‌گذرد و تا کنون بارها در داخل و خارج منتشر شده و به زبان‌های گوناگون چون فارسی، ترکی و آلمانی ترجمه شده و شماری از شروح آن به زیور طبع آراسته گردیده، هنوز اندیشمندان و فیلسوفان بر این اتفاق نظر ندارند که مؤلف فصوص الحکمة کیست؟

براستی فصوص الحکمة از آن کیست؟ در این باره سه رهیافت عمدۀ وجود دارد که ذیلأً به ذکر دلایل آنها می‌پردازم و داوری نهایی را بر عهده مخاطبان فرهیخته می‌گذارم:

الف) فصوص الحکمة نکاشته ابن سیناست.

ادله این گروه را می‌توان در دو دسته خلاصه کرد:

۱. ادله و شواهد سلبی که دال بر این است که فصوص از آن فارابی نیست:

۱ - در منابع کتابشناسی کهن و در متون معتبر تاریخ فلسفه و سرگذشت نامه‌های دیرینه و فهرست مؤلفات فارابی، ذکری از فصوص فارابی برده نشده است. استاد دانش پژوه در این باره می‌نویسد: «در فهرستهای کهن و سرگذشت نامه‌های دیرینه ابن‌ندیم، صاعد اندلسی، بیهقی، قفقی، ابن‌ابی اصیبude، شهرزوری، خلکان و صندی و همچنین روضات البختات خوانساری از فصوص فارابی یادی نیست.»<sup>۱</sup>

۲ - شیوه نگارش و نثر رساله با نوشته‌های فارابی سازگار نیست. بی‌شک «روش نگارش او دارای خصوصیت فردی است. کسی که روش نگارش او را می‌شناسد، در یک لحظه با ملاحظه یک قطعه تأیید می‌کند که آن اثر از رشحات قلم او هست یا نه؟»<sup>۲</sup>

{۱). ۱. دیباچه شرح فصوص الحکمة، صفحه سه. {۲). ۲. همان، صفحه ییست و هفت.

پل کراوس<sup>۱</sup> شاید او لین کسی بود که این استدلال را مطرح کرد که نظر مسجع فضوص و مترافات و مکررات منسجم آن در عین ایجاز با شیوه نگارش فارابی منافات دارد.<sup>۲</sup> استاد دانش پژوه نیز همowa با اوی بر آن بود که: «سبک فضوص با روش نگارش شناخته شده فارابی سازگاری ندارد و شاید با روش ابن سینا بهتر بسازد. چه او با این گونه سخنان کوتاه و گنگ و آمیخته با استعارات و ابهامات در اشارات و رساله‌های تمثیلی و جز اینها آشنایی دارد ولی فارابی را چنین سبکی نیست.»<sup>۳</sup>

۱-۳. شماری از اصطلاحاتی که در این رساله به کار رفته، در آثار فارابی یا به چشم نمی‌خورد و یا در معانی دیگر به کار رفته‌اند. دکتر خلیل الجر در این باره می‌نویسد: «بعضی از اصطلاحاتی که نزد مؤلف فضوص خیلی رایج است، از اصطلاح و فرهنگ فارابی یا به دور است و یا آن اصطلاحات در نزد وی دارای معانی مختلف دیگری است. از این جمله است که مؤلف فضوص هیچ اختلافی بین روح و نفس قائل نمی‌شود و اصطلاحات مرجحی را برای روح به کار می‌برد و وقتی که می‌خواهد از قوای نفس گفتگو کند، آنها را تحت عنوان «قوى روح الإنسان» به کار می‌برد. بر عکس فارابی همه جا و همیشه کلمه نفس را به کار می‌برد و وقتی که می‌خواهد از روح گفتگو کند، کلمه نفس حیوانی را استعمال

1. P.Kraus.

2. ر.ک: آنلوفین عند العرب، ص ۲۷۰.

3. دیباچه شرح فضوص الحکمة، صفحه پنج.

می‌کند و آن را نغمه‌ای می‌داند که از قلب بر می‌خیزد. کلمه «هویت» به معنای ماهیّت در فصوص است و هرگز نزد فارابی دیده نمی‌شود و همین فکر را فارابی در اصطلاح «ائیت» به کاربرده است. ما به آسانی می‌توانیم مثالهایی در این زمینه بیاوریم، ولی فکر می‌کنیم که آنچه را که در این زمینه گفتیم، کافی باشد.<sup>۱</sup>

پل کراوس نیز تصریح دارد که اصطلاحات و الفاظ شگفتی که نشانه‌ای از اسلامی بودن آن است نظری: کلام، لوح، عرش، روح قدسی با مؤلفات فارابی سازگار نیست.<sup>۲</sup>

۱-۴. مباحثی که در این رساله طرح شده با نظام اندیشه فارابی منافات دارد. پل کراوس معتقد است که در نظام فلسفی فارابی گرایشات صوفیانه جایی ندارد؛ همچنین نظریه وی درباره نبوت یک نگرش سیاسی صرف است، در حالی که فصوص الحکمة این گونه نیست.

دکتر خنیل الجزر نیز مباحثی چون: وجه افتراق ماهیّت و هویت، قوای انسانی، معرفت‌شناسی، جبر و اختیار که در فصوص الحکمة بدانها پرداخته شده را با دیگر نوشهای فارابی در تضاد می‌داند؛ و در پایان تصریح دارد که: «در جوار این ملاحظات که کاملاً جنبه نظری دارد، در هر صفحه این آثار مخصوصاً در فصل دوم اثر، مطالبی درباره عرفان یا مذهب و نصایح اخلاقی و آیات قرآنی ملاحظه می‌شود که توسعه و

۲. ر.ک: افلاطون عند المرب، ص ۲۷۰.

۱. همان، صفحه بیست و هشت.

گسترش بعدی آنها مستلزم یک نوع تفسیر است. در بسیاری از قطعات، مؤلف لحنی جزئی برای بیان قضایایی که جنبهٔ متافیزیکی دارد به خود می‌گیرد بدون آنکه مؤلف سعی در ثبیت و استدلال مشروعیت آنها داشته باشد. در نوشته‌های فارابی ما به هیچ وجه نه با این مقدمات و اقدامات موواجه می‌شویم و نه با مسائلی که بدین معنا نزدیک باشد.»<sup>۱</sup>

## ۲. ادلهٔ اثباتی:

- ۱ - اس. پینس<sup>۲</sup> بر آن است که در متون معتبری چون تنتہ صوان الحکمة رساله‌ای با نام الفردوس از تأییفات ابن سینا به شمار آمده؛ و این رساله بعنیه همان رساله فصوص الحکمة است. بنابر این، فصوص به طور قطع از مؤلفات ابن سینا است<sup>۳</sup> که توسط متأخران با عنوان فصوص الحکمة - که برگرفته شده از نام بخش‌های اصلی کتاب است - مشهور گردیده است.
- ۲ - شاید برای نخستین بار م.ل. اشتراوس<sup>۴</sup> کشف کرد که رساله مقالهٔ فی القوى الإنسانية و إدراكها اثر ابن سینا که در ضمن نسخ رسائل منتشر شده است، مشابهت زیادی با بخش معنایی از رساله فصوص دارد. از اینجا می‌توان چنین نتیجه گرفت که حداقل نیمی از فصوص از آن ابن سیناست و

۱. دیباچهٔ شرح فصوص الحکمة، صفحهٔ بیست و هفت الی بیست و هشت.

2. S.Pines.

۳. ر.ک: مجلهٔ بروسیهای اسلامی (*Revue des Etudes Islamiques*) سال ۱۹۵۱ به نقل از دیباچهٔ شرح فصوص الحکمة، صفحهٔ یک.

4. M.L.Straus.

نیم دیگر توسط اندیشمندی دیگر ماهرانه بدان افروده شده است.

ب) فصوص الحکمة نگاشته فارابی است.

در واقع هیچ یک از ادلّه‌ای که برای نفی انتساب فصوص الحکمة به فارابی و اثبات انتساب آن به ابن‌سینا اقامه شده، شواهدی بیش نیستند. چه قرایین دیگری بر خلاف آنها وجود دارد که انتساب رساله به فارابی را قوّت می‌بخشد.

اما اینکه در متون معتبر کهن یادی از فصوص فارابی نشده، دلیلی بر عدم انتساب رساله به فارابی نیست. چه هیچ کس ادعا نکرده است که متون یاد شده حاوی تمامی اطلاعات مربوط به فلاسفه و اندیشمندان می‌باشند؛ گاه ما با داده‌های قطعی مواجه می‌شویم که در کتب یاد شده مورد اهمال قرار گرفته‌اند؛ حتی در مورد آگاهیهایی که به طور مشترک در آنها وجود دارد، اتفاق و همسانی به چشم نمی‌خورد، مانند ضبط اعلام، مکانها و... بنابر این نیافتن، دلیلی بر نبودن نیست.

و اما ویژگیهای نوشتاری و شیوه نگارش نیز نمی‌تواند به مثابه دلیل قطعی ما را به سوی مؤلف رهنمون سازد. چه تمامی آثار یک اندیشمند در زمان و شرایط واحد به رشته تحریر در نمی‌آیند. از این رو، ممکن است شیوه نگارش در آثار او لیه با آثار نهایی متفاوت باشد و یا بر اساس شرایط و عوامل بیرونی و مخاطبان، مؤلف به عمد نوع نگارش خود را تغییر دهد و

متنااسب با درک و فضای ذهنی مخاطب بنویسد. موضوع آثار، ایجاز و تفصیل و اهداف مؤلف نیز در ویژگیهای نوشتاری تأثیر گذارند.

با اندکی تأمل می‌توان دریافت که دیگر ادله سلبی گروه پیشین نیز قابل خدشه است:

اینکه اصطلاحات به کار رفته در فصوص در دیگر آثار فارابی به چشم نمی‌خورد یا در معانی دیگر استعمال شده‌اند، آیا دلیل بر آن است که فصوص از آن فارابی نیست؟ آیا بر فرض صحّت بخش اول این ادعّا، این احتمال وجود ندارد که او در این رساله برای نخستین بار از اصطلاحات یاد شده استفاده کرده باشد و یا در مفاهیم آنها تصرّف کرده و در معانی دیگر به کار برده باشد؟ آیا هواداران این نظریه آثار برخی از حکمای مشائی را مشاهده نکرده‌اند که مملو از اصطلاحات اشراقی است و بالعکس، آیا کسی این سینا را به صرف به کاربردن مفاهیم، شیوه‌ها و اصطلاحات اشراقی، حکیم اشراقی دانسته است؟!

شگفت‌انگیزتر آنکه پُل کراوس به کاربردن واژگانی که نشانه اسلامی بودن دارند را با مؤلفات فارابی ناسازگار انگاشته، در حالی که فارابی نخستین فیلسوف مسلمان است. او اولین اندیشمندی است که فلسفه اسلامی را بنیان گذارد و سعی کرد تا میان مفاهیم دینی و فلسفی هماهنگی و هماوایی ایجاد کند. بنابر این، اگر واژگان دینی را در آثار او نمی‌یافتیم، جای تعجب داشت.

و اما آینکه برخی از مباحث و نظریات بویژه گرایشات صوفیانه موجود در فصوص با نظام فلسفی و اندیشه‌گی فارابی ناسازگار است، در صورت صحّت انتساب رساله به او را نمی‌نحوه‌د کرد. زیرا بدیهی است که اندیشه‌های هر اندیشمندی در مسیر تطور و تکامل، و در بستر زمان، دستخوش قبض و بسط می‌گردد. از این رو، در آثار بسیاری از متفکران، آرای ناسازگار و گاه متناقض نیز به چشم می‌خورد؛ و اگر جز این بود، ما شاهد رشد و بالندگی هیچ یک از دانش‌های بشری نبودیم.

افزون بر آن اینکه همان گونه که پرسور هانری کریں نیز تصریح دارد اصطلاحات و تعبیرات صوفیانه به وفور در آثار فارابی به چشم می‌خورد. کریں در کتاب تاریخ فلسفه اسلامی درباره درستی انتساب فصوص به فارابی می‌گوید: «از فصوص الحكم ذکر به میان آمد. هیچ دلیل قانع کننده‌ای برای تردید در صحّت انتساب این رساله وجود ندارد. اشتباه مجموعه‌ای که سابق بر این در قاهره چاپ شد و بخشی از این رساله را با عنوانی دیگر به نام ابن سینا منتشر کرد، مبتنی بر چاپی انتقادی نیست. پل کراوس، بر این بود که فارابی، در واقع، موضوعی ضد عرفانی داشت، سبک و مضامون فصوص با دیگر آثار هماهنگ نبود و نظریه نبوت او صرفاً سیاسی بود.

باری، می‌توان ملاحظه کرد که مجموعه اصطلاحات تصوّف، به تقریب، در همه جای آثار فارابی پراکنده است، که در نوشت‌های غیر از

فصوص، فقره‌ای وجود دارد که پژواکی از گزارش معروف خلسته افلوطین در کتاب آثولوچیا (اغلب به خود می‌آیم...) در آن دیده می‌شود، که نظریه اشراقی فارابی، عنصر عرفانی مسلمی را شامل می‌شود، البته به شرطی که پیذریم که عرفان، به ضرورت، مستلزم اتحاد عقل انسانی با عقل فعال نیست. زیرا اتصال نیز تجربه‌ای عرفانی است. ابن‌سینا و سهروردی، با فارابی، در رد اتحاد توافق دارند. زیرا اتحاد، نتایجی پر تضاد به دنبال دارد. همین‌طور، می‌توان ملاحظه کرد که درک پیوند میان عرفان فارابی و مجموعه نظریات وی مشکل نیست. میان آن دو، نه تاهمخوانی وجود دارد و نه فاصله. اگر در فصوص اصطلاحاتی نشأت گرفته از مکتب اسماعیلی به چشم می‌خورد (اصطلاحاتی که مشترک میان همه عرفانه‌است)، این مطلب، بی‌آنکه تردیدی در صحّت انتساب آن ایجاد کند، می‌بین یکی از سرچشمه‌های الهام اوست، سرچشمه‌ای که میان حکمت او، درباره نبوت و پیامبرشناسی شیعی هماهنگی ایجاد می‌کند. بالاخره، اغراق‌آمیز خواهد بود که نظریه مدینه فاضلله او را به معنای جدید کلمه، سیاسی بدانیم. این نظریه با آنچه ما برنامه سیاسی می‌نامیم نسبتی ندارد. در این باره با مجموعه شرح حالی که آقای ابراهیم مذکور، سابقاً از نظریه فلسفی فارابی به دست داده است، موافقت داریم.<sup>۱</sup>

و اما ادله اثباتی هواداران نظریه انتساب فصوص به ابن‌سینا نیز مردود

۱. تاریخ فلسفه، هائزی کریم، ترجمه طباطبائی، صص ۲۲۶ - ۲۲۷.

است:

۱. دلیل نخست در واقع قیاس اولی مرکب از دو مقدمه است:

الف. رسالت فضوص همان رسالت الفردوس است.

ب. رسالت الفردوس از آن ابن سیناست.

نتیجه آنکه رسالت فضوص از آن ابن سیناست.

درستی مقدمه اول مسلم است. اما مقدمه دوم اتفاقی و مورد پذیرش همگان نیست. به عنوان مثال در فهرست نسخه‌های مصنفات ابن سینا آمده است که ابن سینا اثری به نام الفردوس ندارد.<sup>۱</sup> به دیگر سخن برخی از کاتبان نسخ خطی به غلط آن را الفردوس نام نهاده و سپس با اشتباهی مضاعف محصول اندیشه ابن سینا انگاشته‌اند.

۲. دلیل دوم نیز با اندکی تفاوت همچون دلیل نخست، قیاس اولی مرکب از دو مقدمه است:

الف. بخشی از فضوص بعینه همان رسالت القوى الإنسانية است.

ب. رسالت القوى الإنسانية از آن ابن سیناست.

نتیجه آنکه بخشی از فضوص همان رسالت ابن سیناست.

اشکال این استدلال در مقدمه دوم آن آست. زیرا انتساب رسالت القوى الإنسانية به ابن سینا قطعی نیست. به عنوان مثال جرج قنواتی تصویری دارد که رسالت یاد شده از آن ابن سینا نیست<sup>۲</sup> بلکه اثر فارابی است.<sup>۳</sup> به

۱. ر.ک: فهرست نسخه‌های مصنفات ابن سینا، (دکتر مهدوی)، صص ۲۸۴ - ۲۸۵.

۲. ر.ک: همان، ص ۲۹۰. ۳. ر.ک: مؤلفات ابن سینا، ص ۱۵۶.

دیگر سخن، برخی از کاتبان، بخشی از رسالہ فضوص را برگزیده و با نام القوی الإنسانیة به این سینا نسبت داده‌اند.

مهتمرین ادله اثباتی درستی انتساب فضوص به فارابی عبارتند از:

۱. تصریح منابع کتابشناسی چون: کشف الظنون<sup>۱</sup> و الذریعة<sup>۲</sup>

۲. تصریح منابع معتبر تاریخ فلسفه

۳. تصریح برخی از شارحان فضوص بر انتساب آن به فارابی<sup>۳</sup>

۴. تصریح شماری از فیلسوفان به نام چون میرداماد<sup>۴</sup>

ج. برخی از اندیشمندان بر این باورند که فضوص الحکمة، نه از آن فارابی است و نه محصول اندیشه ابن سینا. این دسته چند گروه‌اند:

۱. برخی بر آن اند که فضوص الحکمة نگاشته فیلسوفی متأخر است.

م. ل. اشتراوس ادعا کرده که رساله مقاله في القوی الإنسانیة و درآکاتها این سینا با بخشی از فضوص (از فصل ۳۰ تا میانه فصل ۵۰) مشابه است. بنابر این، قسمت اخیر رساله، اثر فیلسوفی متأخر است.<sup>۵</sup>

۲. عده‌ای معتقدند فضوص الحکمة نگاشته فیلسوفی متأخر، اما متأثر از مکتب غزالی است.

هورتن<sup>۶</sup> یکی از ویراستاران اروپایی که در سال ۱۹۰۵ م توانست

۱. کشف الظنون، ج ۲، ص ۱۲۶۵.

۲. الذریعة، ج ۱۶، ص ۲۲۵.

۳. ر. ک: شرح فضوص الحکمة، ص ۱.

۴. ر. ک: چذوات و مواهیت، ص ۷۸.

۵. ر. ک: مجله دینی شرقی، شماره ۳، ص ۱۱۶.

6. Horton.

ویرایشی از فصوص را ارائه کند، بر آن است که قسمت پایانی رساله فصوص متضمن مطالبی است که دلالت بر آن دارد که از سوی فیلسفی متأخر که اندیشه هایش متأثر از غزالی است، تألیف شده است.

۳. شماری بر این باورند که فصوص الحکمة نگاشته فیلسفی متأخر اما متأثر از مکتب فارابی است. دکتر خلیل الجریس از استدلالی طولانی چنین می نویسد: «پس از این همه استدلالی که آوردیم، ما را به این اندیشه کشاند که این کتاب که تاکنون به فارابی نسبت داده می شده است، از او نیست و وظیفه ماست که به جستجوی مؤلف حقیقی این اثر پردازیم. متأسفانه هیچ نشانه ای برای تحقیق این مطلب نداریم. با وصف این، ما ادله ای جدی در دست داریم که چنین می اندیشیم که یک فیلسفی که تربیت شده مکتب فارابی است و بعد بر اثر علل مختلف و به سبب رهاردهای عرفانی و عناصری که احتمالاً در رسائل مشهور اخوان الصفاء دیده می شود، از روش اصلی مکتب خود منحرف گردیده است.»

سالهای است که چنین ادعایی مطرح شده، اما ما هنوز به «ادله جدی» ایشان دست نیافتدیم؟!

### وجه تسمیه

از این رساله با نامهای متعدد یاد شده است:

۱. مشهورترین عنوان فصوص الحکمة است.<sup>۱</sup> «فصوص» جمع لافصّ به معنای «اصل، حقیقت، کُنه و خلاصه هر چیز»<sup>۲</sup> عنوان بخشهای این رساله<sup>۳</sup>؛ و عنوان «حکمت» بیانگر موضوع رساله می‌باشد.
۲. الفصوص فی الحکمة، عنوانی است که حاجی خلیفه بدان تصریح کرده است.<sup>۴</sup>
۳. فصوص الحکم: در دایرة المعارف مصاحب آمده است: «كتابی به نام فصوص الحكم (غير از فصوص الحكم محى الدين بن عربى) در مابعد الطبيعه به او منسوب است.»<sup>۵</sup> در لغت نامه نیز آمده: «فصوص الحكم يكى از كتب مهم فلسفه و تأليفات ابننصر فارابى است» و در ادامه به اين نكته اشاره شده است که: «محى الدين اسم كتاب را تقليد کرده و بعضی مکاشفات خود را فراهم کرده و به فصوص الحكم موسوم ساخته است.»<sup>۶</sup>
۴. الفصوص (= فصوص): در آثار حکمایی چون میرداماد<sup>۷</sup> از آن با عنوان الفصوص یاد شده و در متون فلسفی تازی و شرح فارسی این رساله با عنوان فصوص بدان اشاره شده است<sup>۸</sup> که در واقع اختصاری از عناوین قبل است.
۵. فصوص فی الحکمة: ر. والتزر<sup>۹</sup> ضمن ترجیح انتساب این رساله به

۱. ر.ک: کشت الظنون، ج ۲، ص ۱۲۶۵.

۲. ر.ک: لسان العرب، ج ۱۰، ص ۲۷۱ و معجم متن اللئنة، ج ۴، ص ۲۱۶ - ۲۱۷.

۳. ر.ک: تاریخ فلسفه در اسلام، ج ۱، ص ۶۲۲.

۴. دایرة المعارف مصاحب، ج ۲، ص ۹۴۱ - ۹۴۲.

۵. لغت نامه، ج ۱، ص ۱۸۲۱.

۶. عجدوات و مواقيت، ص ۸۶. ۷. شرح فصوص الحکمة، ص ۱.

- ابن سینا از آن با عنوان *فصول فی الحکمة* یاد کرده است<sup>۱</sup> که به طور قطع تصحیحی از «فصول» می‌باشد.
۶. *فصول الحکمة* (= *الفصول فی الحکمة*): (اشتین شنیدر<sup>۲</sup> به سادگی اصلاحی در عنوان کتاب قائل می‌شود و کلمه «فصول» را جانشین «فصول» می‌سازد).<sup>۳</sup>
۷. *الفردوس*: همان گونه که گذشت اس. پینس *فصول الحکمة* را همان رسالت *الفردوس* ابن سینا می‌داند.

### شرح فصول الحکمة

- بنابر آنچه در متایع کتابشناسی و فهرستهای نسخ خطی آمده، مهمترین شروح شناخته شده *فصول الحکمة* عبارتند از:
۱. *فصول الكلم على فصول الحکم* (چاپ شده در قاهره به سال ۱۳۳۵ ه. ق) اثر سید محمد بدراالدین أبوفراس حلی.
  ۲. *شرح میر سید اسماعیل حسینی شب غازانی* (اثر حاضر)
  ۳. *شرح میر جلال استرآبادی* (درگذشته ۹۳۱ ه. ق)

۱. مجله الورد، ج ۴، ص ۱۰۵.

2. Stein Schneider.

۳. دیباچه شرح *فصول الحکمة*، صفحه هیجده.

۴. ر.ک: فهرست نسخه‌های خطی آستان قلس رضوی، ج ۴، ص ۱۸۷ و فهرست نسخه‌های خطی کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران، ج ۳، ص ۲۸۱.

۴. شرح فارسی محمد تقی استرآبادی (درگذشته ۱۰۵۸ ه. ق)
۵. شرحی که برای داود پاشا (درگذشته ۱۲۴۲ ه. ق) فرمانروای بغداد نوشته شده است.<sup>۱</sup>
۶. شرح محمود بن محمد شیرازی (درگذشته ۷۱۰ ه. ق)
۷. شرح مهدی الهی قمشه‌ای
۸. شرح و ترجمه فارسی میرزا مهدی آشتیانی

## شارح

«در هامش برگ ۱ نسخه دامپور ۱۰۳ حکمت (M8088) از همین شرح آمده است که این شرح از قطب شیرازی است. از این رو در دو فهرست رامپور و سالار جنگ هم چنین نوشته شده است؛ و بروکلمان و آتش و مژگان نیز فریفته آن شدند و شیرازی را از شارحان پنداشتند.<sup>۲</sup> اما همان گونه که در منابع کتاب‌شناسی و فهرستهای معتبر نسخ خطی آمده، این شرح از آن سید اسماعیل حسینی تبریزی شام غازانی است. متأسفانه درباره وی اطلاعات چندانی نداریم، جز آنچه در کتاب ارزشمند دانشمندان آذربایجان آمده است. از این رو، به آن بسته کرده، عباراتش را بعینه نقل می‌کنیم: «امیر سید اسماعیل شام غازانی<sup>۳</sup> (شنب

۱. و.ک: فهرست نسخهای خطی کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران؛ ج ۳، ص ۲۸۰.

۲. شرح فصوص الحکمة، دیباچه، صفحه شش.

۳. شهرک نازهای در غرب شهر تبریز که غازان خان، ایلخانی معروف مغول بنادرد. غازان خان آن را

غازانی) از فحول علمای آذربایجان و از دانشمندان تبریز بوده. مدتی در هرات از علاءالدین علی قوشچی و مولانا شیخ حسین منطقی تحصیل کرده و از آنجا به شیراز خدمت مولانا جلال الدین دوانی رفته است. گویند وقتی که امیر متوجه تبریز می‌شده است، مولانا دوانی در موقع وداع آن فرزانه چنین گفته است: «این سیدزاده تبریزی از درخت طبیعت ما میوه‌های رسیده چیده و برد، ولی آن سیدزاده استرآبادی - یعنی امیر جلال الدین (۹۳۱ مُرده) - میوه‌های رسیده و نارسیده ما را با خود برد. مولانا جلال الدین دوانی اجازه امیر را با این عبارت شروع فرموده‌اند: «السید الأبد الفاضل المتأصل البارع الفائق، جامع الحقائق و الدقائق والحدس الصائب والفهم الثاقب والدين الرذين والطبع الرصين، حاوی أطراف الفضائل والكمالات، جامع فنون المأثر والمكرمات، السيد مجد الملة و الفضيلة و المعالى و السيادة و الدين، اسماعيل الحسيني التبريزی الشنبی أسبیغ الله تعالیٰ فضائله و معاليه و قرن بالانتظام أیامه و لیالیه....».

بالجملة: مولانا امیر اسماعیل روز هجدهم ماه محرّم سال ۹۱۹،



غازانیه نام نهاد و فرمود تا بازرگانان که از روم و فرنگ آیند، بار در آنجا گشایند؛ و در آنجا با غذا، کاروان‌راها، مسجد و مدارس، دارالشفاء، خانقاہ، کتابخانه، و گرمابه‌ها ساخت، و گنبدی مخصوص مقبره خویش با اوقات و مصارف خیریه مقرر داشت که صورت آنها در تاریخ هزارک غازانی آمده است؛<sup>۱</sup> دایرة المعارف فارسی، ج ۲، ص ۱۴۹۷.

شصت و نه ساله<sup>۱</sup> به رحمت ایزدی پیوسته، مزارش در قبرستان کجیل در طرف غربی شارع قریه خسرو شه در سمت راست واقع شده و از مشاهیر تأثیراتش شرح بر فضوص الحکمة فارابی است که به نام سلطان یعقوب نوشته که هم اکنون نیز آن کتاب پسندیده عصر حاضر بوده و ارباب کمال تعریف و توصیف می نمایند و آن در تاریخ ۱۳۱۵ هجری در طهران چاپ شده و منتداول است.<sup>۲</sup>

### دستنوشتها، نسخ خطی و شیوه تصحیح

به دلیل اهمیت این شرح، نسخ متعددی از آن در کتابخانه‌های داخل و خارج به چشم می خورد.<sup>۳</sup> گویا نسخه‌ای نیز به خط شارح در کتابخانه لیدن هلند وجود دارد<sup>۴</sup> که متأسفانه تا هنگام نگارش این سطور بدان دست نیافتنیم.

اساس تحقیق حاضر مبتنی بر چهار نسخه خطی و یک متن چاپی می باشد:

۱. نسخه «من»: نسخه کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران به شماره ۴۵۱۰ که در تاریخ ۹۲۱ ه. ق یعنی ۲۵ سال پس از تألیف شرح، توسط

۱. بدین ترتیب می توان دریافت که او در سال ۸۵۰ ه. ق به دنیا آمده است.

۲. دانشنیان آذربایجان، ص ۳۹.

۳. مرحوم داشنیزه تعداد نسخ این شرح را ۴۵ نسخه دانسته‌اند. ر.ک: شرح فضوص الحکمة، صفحه نش.

۴. ر.ک: فضوص الحکمة (تحقیق محمد حسن آلباسین)، ص ۲۷.

محمد بن عبدالخالق کججی به خط نستعلیق در ۷۳ برگ ۱۷ سطری از روی نسخه اصل کتابت شده وزیر نظر شارح دویاره با نسخه اصل مقابله و تصحیح شده و دارای حواشی شارح نیز می‌باشد.<sup>۱</sup>

۲. نسخه «ش»: نسخه کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران از مجموعه نسخه‌های خطی اهدایی مرحوم سید محمد مشکو ب شماره ۳۰۰ که پیرپاشا بن محمد یساری در روز شنبه ۲۳ شوال سال ۹۸۶ ه. ق به خط نسخ کتابت کرده و سپس با نسخه شارح و دستنوشت فاضل اردبیلی (که از روی نسخه اصل کتابت شده) مقابله و تصحیح کرده است. این نسخه شامل ۱۴۱ برگ ۱۷ سطری می‌باشد.<sup>۲</sup>

۳. نسخه «ج»: نسخه کتابخانه مجلس شورای اسلامی به شماره ۱/۳۹۷۵:۸۱ صفحه به قلم نسخ مرحوم بن محمد قاسم شریف سیستانی مورخ ۱۰۸۸ ه. ق. آنچه بر اهمیت این نسخه می‌افزاید آنکه افزون بر چند حاشیه از مؤلف، حواشی بسیاری با نشان «محق» دارد که گویا از آن میرداماد است. همان‌گونه که استاد حائری در صفحه ۲۱۱۵ مجلد ۱۰/۴ فهرست نسخه‌های خطی کتابخانه مجلس شورای اسلامی آورده‌اند، میر در بیشتر این حواشی به شارح خُرده گیری کرده و از فارابی دفاع می‌کند.

۱. ر.ک: فهرست نسخه‌های خطی کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران، ج ۱۲، ص ۳۴۶۱.

۲. ر.ک: فهرست نسخه‌های خطی اهدایی مرحوم سید محمد مشکو، ج ۳، ص ۲۸۱.

۴. از نسخه چاپ سنگی این اثر که به سال ۱۳۱۵ در تهران منتشر شده نیز به عنوان یکی از منابع بهره‌بردیم و در پاورقیها با حرف رمز «ط» بدان اشاره کردیم.

۵. پس از پایان تحقیق به نسخه دیگری از شرح فصوص که به شماره ۱۸۶۵ در کتابخانه مجلس شورای اسلامی نگهداری می‌شود، برخوردم که نیمی از آن (تا اواخر فصل ۵۴) رونویس نسخه‌ای است که از روی خط مصنف در سال ۹۰۱ ه. ق. کتابت شده و نیمی دیگر توسط کاتبی دیگر نویس گردیده. از آنجا که تفاوت‌های این نسخه چیزی جز آنچه در پاورقیها ذکر شده نبود، تنها به عنوان نسخه‌ای کمکی از آن بهره بردیم.

در موارد تفاوت، عبارات هر یک که به نوعی ترجیح داشت در متن و دیگر احتمالات در پاورقی درج شد.

– منابع اقوال و روایات و نیز حواشی مصنف، میرداماد و دیگران در بخش پایانی تحت عنوان «الحواشی و التعليقات» ثبت شد.

– عدد داخل علامت / نشانگر حواشی و تعليقات است.

– از علائم «+» و «-» برای بیان فزوئیها و کاستیهای نسخ استفاده شد.

– عبارت داخل علامت < > متن فصوص و عبارات بیرون علامت، شرح آن می‌باشد.

– برای استفاده بیشتر، متن نصوص به طور کامل و مستقل، قبل از  
شرح نیز ارائه شد.

– روایات با استفاده از لوح فشرده «المعجم الفقهی» استخراج شد.  
در پایان از ریاست فرهیخته و اندیشمند انجمن مفاخر فرهنگی  
ایران، و همایش از قرطبه تا اصفهان، جناب آقای دکتر مهدی محقق که  
با انتشار این اثر موافقت فرمودند سپاسگزارم و از حکیم علی الاطلاق  
آرزوی کامیابی و بهروزی ایشان را دارم.

لیازمند رحمت پژورنکار غنی

علی اوجبنی

۱۳ مهرماه سال ۱۳۸۱ خورشیدی

# صُوْنَ أَكْ

تأليف  
أبي نصر محمد بن محمد بن طرخان الفارابي  
(٢٦٠-٣٣٩ م.ق)



مَرْكَزُ تَحْقِيقَاتٍ كَوْنِيَّةٍ عَلَمَّانِيَّةٍ

الأمور التي قبلنا لكل منها مهية و هوية؛ و ليست مهيتها هيّتها و  
لداخلة في هيّتها.

ولو كانت مهية الإنسان هيّتها لكان تصورك مهية الإنسان  
تصوراً لهيّتها؛ فكنت إذا تصوّرت ما الإنسان تصوّرت هو الإنسان  
فعلمت وجوده؛ ولكن كلّ تصوّر للمهية يستدعي تصديقاً.  
ولا الهوية داخلة في مهية هذه الأشياء و إلا لكان مقوّماً  
لا يُستكمّل تصوّر المهيّة دونه و يستحيل رفعه عن المهيّة توهماً و  
لكان قياسُ الهوية من الإنسان قياس الجسمية والحيوانية و كان  
كما أنّ من يفهم الإنسان إنساناً لا يشك في أنه جسم أو حيوان؛ إذا  
فهم الجسم أو الحيوان؛ كذلك لا يشك في أنه موجود وليس كذلك، بل  
يشك ما لم يقِم حسّ أو دليل؛ فالوجود و الهوية لما يلينا من  
الموجودات ليس من جملة المقوّمات فهو من العوارض اللازمة؛ و

بالجملة ليس من اللاحق التي تكون بعد المهيّة.  
 وكل لاحق فإنما أن يلحق الذات عن ذاته ويلزمها وإما أن يلحقه عن  
 غيره؛ لأنّ حال أن يكون الذي لا وجود له يلزم شيء يتبعه في  
 الوجود؛ فحال أن تكون المهيّة يلزمها شيء حاصل إلاّ بعد حصولها؛  
 ولا يجوز أن يكون الحصول يلزم بعد الحصول والوجود يلزم بعد  
 الوجود؛ فيكون أنه قد كان قبل نفسه؛ فلا يجوز أن يكون الوجود من  
 اللاحق التي للمهيّة عن نفسها؛ إذ اللاحق لا يلحق الشيء عن نفسه إلاّ  
 الحاصل الذي إذا حصل عرضاً له أشياء سببها هو؛ فإن الملزم  
 المقتضى للازم علة لما يتبعه ويلزمها؛ والعلة لا توجب معلولتها إلاّ إذا  
 وجبت؛ وقبل الوجود لا تكون وجبت؛ فلا يكون الوجود مما تقتضيه  
 المهيّة في ما وجوده غير مهيّته بوجه من الوجه، فيكون إذن المبدأ  
 الذي عنه الوجود غير المهيّة وذلك لأنّ كلّ لازم ومقتضى وعارض  
 وإنما من نفس الشيء وإنما من غيره؛ وإذا لم تكن الهوية للمهيّة التي  
 ليست هي الهوية عن نفسها فهي لها عن غيرها.  
 وكلّ ما هويتها غير مهيّتها وغير المقوّمات فهويتها عن غيرها؛  
 فيجب أن ينتهي إلى مبدأ لا مهيّة له مبانة للهوية.

### [١] فص

المهيّة المعلولة لا يمتنع في ذاتها وجودها وإنّ لم توجد؛ ولا يجب

وجودها بذاتها و إلا لم تكن معلولة؛ فهي في حد ذاتها ممكنة الوجود و تجب بشرط مبدئها و تمنع بشرط لامبديها؛ فهي في حد ذاتها هالكة و من الجهة المنسوبة إلى مبدئها واجبة ضرورة؛ فكل شيء هالك إلا وجهه.

#### [٢] فض

المهيّة المعلولة لها عن ذاتها أن ليست ولها عن غيرها أن توجد؛ والأمر الذي عن الذات قبل الأمر الذي ليس عن الذات. فالمهيّة المعلولة أن لا توجد بالقياس إليها قبل أن توجد؛ فهي محدثة لا بزمان تقدم.

#### [٣] فض

كل مهيّة مقوله على كثيرين كالإنسان فليس قوله على كثيرين لم هيّتها و إلا لما كانت مهيّتها مقترنة بمفرد؛ فذلك من غيرها؛ فوجودها معلولة.

#### [٤] فض

كل واحد من أشخاص المهيّة المشتركة فيها ليس كونه تلك المهيّة هو كونه ذلك الواحد و إلا لاستحالت تلك المهيّة لغير ذلك

الواحد. فإذاً ليس كونها ذلك الواحد واجباً لها من ذاتها؛ ف فهي لسببٍ،  
فهي معلولة.

#### [٥] فَصَّ

الفصل لا مدخل له في مهيئة الجنس؛ فإن دخل في إينيته؛ يعني أنَّ طبيعة الجنس تتقدّم بالفعل بذلك الفصل، كالحيوان مطلقاً إنما يشير موجوداً بأن يكون ناطقاً وعجمَا لكنه لا تصير له مهيئة الحيوان بأنَّه ناطق.

#### [٦] فَصَّ

وجوب الوجود بالذات لا ينقسم بالحصول؛ لأنَّه لو كان لكان الفصل مقوِّماً له موجوداً وكان داخلاً في مهيته؛ إذ مهيئة الوجود نفسه.

#### [٧] فَصَّ

وجوب الوجود لا ينقسم بالحمل على كثريين مختلفين بالعدد؛ وإلا لكان معلولاً.  
وهذا أيضاً برهان على الدعوى الأولى.

[٨] فَقْس

وجوب الوجود لا ينقسم بأجزاء القوام مقدارياً كان أو معنوياً و إلا لكان كلّ جزء منه إما واجب الوجود؛ فكثير واجب الوجود وإما غير واجب الوجود و هو أقدم بالذات من الجملة؛ فتكون الجملة أبعد في الوجود.

[٩] فَقْس

واجب الوجود لا موضوع له ولا عوارض له؛ فلا لبّس له؛ فهو صراح؛ فهو ظاهر.

[١٠] فَقْس

واجب الوجود مبدأ كلّ فيض؛ وهو ظاهر على ذاته بذاته؛ فله الكلّ من حيث لا كثرة فيه؛ فهو من حيث هو ظاهر فهو ينال الكلّ من ذاته؛ فعلمته بالكلّ بعد ذاته علمه بذاته. وذوق بعض المتألهة أنّ علمه تعالى بالأشياء عين علمه بذاته؛ ويتحد الكلّ بالنسبة إلى ذاته؛ فهو الكلّ وحده.

## [١١]. فَصْنَع

هو الحق؛ فكيف لا وقد وجب؟! هو الباطن؛ فكيف لا وقد ظهر؟!  
 فهو ظاهر من حيث هو باطن و باطن من حيث هو ظاهر؛ فخذ من  
 بطونه إلى ظهوره يظهر لك و يبطن.

## [١٢]. فَصْنَع

كلّ ما عُرِفَ سببُه من حيث يوجبه فقد عُرِفَ؛ وإذا رتّبت  
 الأسباب انتهت أواخرُها إلى الجزئيات الشخصية على سبيل  
 الإيجاب؛ فكلّ كلي و جزئي ظاهر عن ظاهريته الأولى ولكن ليس  
 يظهر له شيء منها عن ذاتها داخلة في الزمان و الآن، بل عن ذاته؛  
 والترتيب الذي عنده شخصاً فشخصاً بغير نهاية.  
 فعالِم علمه بالأشياء بذاته هو الكل الثاني؛ لأنهاية له و لا حدّ؛ و  
 هناك الأمر.

## [١٣]. فَصْنَع

علمه الأول بذاته لا ينقسم، علمه الثاني عن ذاته إذا تكثّر لم تكن  
 الكثرة في ذاته، بل بعد ذاته؛ (وَ مَا تَسْقُطُ مِنْ وَرْقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا)؛ من  
 هناك يجري القلم في اللوح جرياً متناهياً إلى القيامة.

إذا كان مرتع بصرِك ذلك الجناب و مذاقك من ذلك الفرات كنت  
في طَبِيبٍ؛ ثُمَّ تدهش.

## [١٤] فص

أنفذ إلى الأحديه تدهش إلى الأبدية؛ وإذا سألت عنها فهي قريبة.  
أظللت الأحديه فكان قلماً. أظللت الكلية فكان لوحًا؛ جرى القلم على  
اللوح بالخلق.

## [١٥] فص

امتنع ما لا يتناهى لا في كل شيء، بل في الخلق؛ و ما له مكانة و  
رتبة؛ و وجب في الأمر فهناك الغير المتناهي كم شئت.

## [١٦] فص

لحظت الأحديه نفسها و ذاته كانت قدرة؛ فلحظت القدرة؛ فلزم  
العلم الثاني المشتمل على الكثرة؛ و هناك أفق عالم الربوبية يليها عالم  
الأمر يجري به القلم على اللوح؛ فتكتثر الوحدة حيث «يغشى السُّدْرَةَ  
ما يغشى» و يلقى الروح الكلمة؛ و هناك أفق عالم الأمر يليها العرش  
والكرسي و السفوات و ما فيها «كل يُسبّحُ بِحَمْدِهِ». ثُمَّ يدور على

المبدأ و هناك عالمُ الخلق يلتفت منه إلى عالم الأمر؛ و يأتونه كلَّ فرداً.

## [١٧] فضـ

لك أن تلحظ عالمُ الخلق فترى فيه إمارات الصنعة؛ و تلحظ عالم الوجود المحسن و تعلم أنَّه لابدَّ من وجود بالذات و تعلم كيف ينبغي عليه الوجود بالذات.

فإن اعتبرت عالمُ الخلق فأنت صاعد و إن اعتبرت عالم الوجود المحسن فأنت نازل. تعرف بالنزول أن ليس هذا ذلك و تعرف بالصعود أنَّ هذا هذا «سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَ فِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوْ لَمْ يَكُنْ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ».

## [١٨] فضـ

إذا عرفت أولاً الحقَّ عرفت الحقَّ و عرفت ما ليس بحقٍّ؛ و إن عرفت الباطل أولاً عرفت الباطل و لم تعرف الحقَّ، فانظر إلى الحقَّ فإنَّك لا تحبُّ الآفلين، بل توجه وجهك إلى الحقَّ.

## [١٩] فضـ

أليس قد استبان لك أنَّ الحقَّ الواجب لainقسم قوله على كثيرين؟

فلا يشارك ندّاً؛ ولا يقابل ضدّاً ولا يتجرّأ مقداراً ولا واحداً؛ ولا يختلف مهية ولا هوية؛ ولا يتغيّر ظاهرية وباطنية.  
فانظر هل ما تقبله مشاعرك و تمثّله ضمائرك كذلك؟! لاتجده؛ فليس ذلك إلا مبائنا له؛ فهذا منه؛ فدعْ هذا إلّيه؛ فقد عرفته.

## [٢٠]. فص

كلّ إدراك فاما أن يكون لملائم أو لغير ملائم، بل منافر أو لما ليس بملائم ولا منافر.  
اللذة إدراك الملائم والأذى إدراك المنافر. إنّ لكلّ إدراك كمالاً و لذته إدراكه؛ للشهوة ما يستطيعه وللغضب الغلبة وللوهم الرجاء و لكلّ حسّ ما يُعدّله؛ ولما هو أعلى كمال هو الحقّ و خصوصاً الحقّ بالذات؛ كلّ كمالٍ من هذه الكلمات معشوقٌ لقوّة دراكه.

## [٢١]. فص

إنّ النفس المطمئنة كمالها عرفان الحقّ الأول بإدراكتها؛ فعرفانها الحقّ الأول بمرتبة قدسيّة على ما يتجلّى لها هو اللذة القصوى.

## [٢٢]. فص

كلّ مدريٍ متتشبّهٌ من جهة ما يدركه تشبيه التقبيل والاتصال.

فالنفس المطمئنة ستخالط معنى من اللذة الخفية على ضرب من الاتصال؛ فترى الحق في كلّ شيء وتبطل عن ذاتها؛ فإذا رجعت إلى ذاتها وألّث لها أثر.

## [٢٣]. فقص

ما كلّ ما يلي اللذة يشعر بها ولا كلّ محتاج إلى صحة تقطن لها،  
بل قد يعاف.

أليس الممرور يستحبث الحلو ويستبشعه؟! أليس من به جوع  
بوليروس يعاف الطعام يذوب بدنـه جوعاً؟ ما كلّ منقلب في كلّ  
سبب مؤلم يحسّ به. أليس الخيرُ الفاقد للقوّة اللامسة لا يؤلمه  
إحراقُ النار ولا إجمادُ الزمهرير؟!

## [٢٤]. فقص

ما حال الممرور إذا كشف عنه غطاء سوء المزاج؟ و من به جوع  
بوليروس إذا استفرغ عن معدته الأذى؟ و الخدر إذا سرت قوّة الحسـّ  
في جارحته؟ أليس الأول يستلذُ الحلو واستلذاذ؟! أليس الثاني يُقلّقه  
الجوعُ إقلاقاً؟! أليس الثالث يُنهكه الألم إنهاكاً؟ كذلك إذا كُشف عنك  
غطاوك «فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَوْيِدٌ» حينئذ.

## ٢٥.] فَصَّ

إِنَّ لَكَ مِنْكَ غُطَاءً فَضْلًا عَنْ لِبَاسِكَ مِنَ الْبَدْنِ. فَاجْهُذْ أَنْ ترْفَعَ  
الْحِجَابَ وَتَتَجَرَّدْ؛ فَحِينَئِذٍ تَلْحِقُ؛ فَلَا تَسْتَئِلُ عَمَّا تَبَاشِرُهُ. فَإِنَّ الْمُتَ  
فَوِيلِّ لَكَ وَإِنْ سَلَمَتْ فَطْوَبَنِي لَكَ؛ وَأَنْتَ فِي بَدْنِكَ تَكُونُ كَأَنَّكَ لَسْتَ فِي  
بَدْنِكَ وَكَأَنَّكَ فِي صُقُوعِ الْمُلْكَوْتِ؛ فَتَرَى مَا لَا عَيْنَ رَأَتْ وَلَا أَذْنَ سَمِعَتْ  
وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ؛ فَاتَّخِذْ لَكَ عِنْدَ الْحَقِّ عَهْدًا إِلَى أَنْ يَأْتِيهِ فَرْدًا.

## ٢٦.] فَصَّ

مَا تَقُولُ فِي الَّذِي عِنْدَ الْحَقِّ تَعْالَى عَنِ الْحَقِّ؟ وَهُنَالِكَ صُورَةُ  
الْعُشُقِ؛ فَهُوَ مُعْشُوقُ لِذَاتِهِ وَإِنْ لَمْ يَعْشُقْ لِذَيْدٍ عِنْدَ ذَاتِهِ وَإِنْ لَمْ يَلْحَقْ.  
تَمَّ وَجُودُهُ فَوْقَ التَّامَّ؛ فَيُفَضِّلُ لِيُسَيِّعَ عَلَى الإِتَّمَامِ.

## ٢٧.] فَصَّ

مَنْ شَاهَدَ الْحَقَّ لِزَمَهِ لِزُومًا أَوْ تَرَكَهُ عَجَزًا؛ وَلَا مَنْزَلَةَ بَيْنَ هَاتِينِ  
الْمَنْزَلَتَيْنِ إِلَّا مَنْزَلَةُ الْخُمُولِ؛ وَمَنْ تَرَكَهُ عَجَزًا فَقَدْ أَقَامَ عَذْرًا؛ وَهُوَ  
مُتَجَلِّ فِي شَرْقٍ وَسَرِيعٌ فِي لَحْقٍ وَهُوَ «لَا يُضِيغُ أَجْزَ الْمُخْسِنِينَ».

## [٢٨] فض

صلَّت السماة بدورانها والأرض برجحانها والماء بسَيْلانه والمطر بهطلانه؛ وقد تصلَّى له ولاتشُعُر (ولذِكْر الله أكْبَر).

## [٢٩] فض

إِنَّ الرُّوحُ الَّذِي لَكَ مِنْ جَوْهِرِ عَالَمِ الْأَمْرِ لَا يَتَشَكَّلُ بِصُورَةٍ وَلَا يَتَخَلَّقُ بِخَلْقَةٍ وَلَا يَتَعَيَّنُ بِإِشَارَةٍ وَلَا يَتَرَدَّدُ بَيْنَ حَرْكَةٍ وَسَكُونٍ؛ فَلَذِكْرِ يَدِيرُ الْمَعْدُومَ الَّذِي فَاتَ وَالْمَنْتَظَرُ الَّذِي هُوَ آتٍ وَيَسْبِحُ فِي عَالَمِ الْمَلَكُوتِ وَيَنْتَقِشُ مِنْ عَالَمِ الْجَبَرُوتِ.

## [٣٠] فض

أَنْتَ مَرْكَبٌ مِنْ جَوَهَرَيْنِ: أَحدهما مَشَكُلٌ مَصْوَرٌ مَكِيفٌ مَقْدَرٌ مَتَحَرَّكٌ سَاكِنٌ مَتَحَيَّزٌ مَنْقَسِمٌ؛ وَالثَّانِي مَبَايِنُ الْأَلْقَلِ فِي هَذِهِ الصَّفَاتِ غَيْرُ مُشَارِكٍ لَهُ فِي حَقِيقَةِ الدَّازِنَاتِ يَنْالُهُ الْعُقْلُ وَيَعْرُضُ عَنْهُ الْوَهْمَ. فَقَدْ جَمَعَتْ مِنْ عَالَمِ الْخَلْقِ وَمِنْ عَالَمِ الْأَمْرِ؛ لَأَنَّ رُوحَكَ مِنْ أَمْرِ رَبِّكَ وَبِدُنْكَ مِنْ خَلْقِ رَبِّكَ.

## [٣١] فص

النبوّة تختص في روحها بقوّة قدسيّة تذعن لها غريزه عالم الخلق الأكبير كما تذعن لروحه غريزه عالم الخلق الأصغر؛ فتأتي معجزات خارج عن الحيلة والعادات؛ ولا تتصدأ مراتها ولا يمنعها شيء عن انتقاشه بما في اللوح المحفوظ من الكتاب الذي لا يبطل وذوات الملائكة التي هي الرسل؛ فيبلغ مما عند الله.

## [٣٢] فص

الملائكة صور علمية جواهرها علوم إبداعية ليست كألواح فيها نقوش أو صور فيها علوم، بل هي علوم إبداعية قائمة بذاتها تلحظ الأمر الأعلى؛ فينطبع في هوئاتها ما تلحظ؛ وهي مطلقة لكن الروح القدسية تخاطبها في اليقظة والروح النبوية تعاشرها في النوم.

## [٣٣] فص

إن الإنسان لمنقسم إلى سرّ و غلن. أمّا غلنُه فهو الجسم المحسوس بأعضائه وأمشاجه، وقد وقف الحسّ على ظاهره، و دلّ التشريح على باطننه؛ وأمّا سرره فهو قوى روحه.

## [٣٤] فض

إن قوى روح الإنسان تنقسم إلى قسمين: قسم موكل بالعمل و قسم موكل بالإدراك؛ و العمل ثلاثة أقسام: نشائي و حيواني و إنساني؛ و الإدراك قسمان: حيواني وإنساني.

## [٣٥] فض

و هذه الأقسام الخمسة موجودة في الإنسان و يشارك في كثير منها غيره.

## [٣٦] فض

العمل النشائي في غرضي حفظ الشخص و تربيته و حفظ النوع و تبقيته بالتوليد؛ و قد سلط عليها إحدى قوى روح الإنسان؛ و قوم يسمونها القوة النباتية؛ و لاحاجة بنا إلى شرحها.

## [٣٧] فض

العمل الحيواني جذب النافع و تفتيضه الشهوة؛ و دفع الضار و يستدعيه الخوف و يتولاه الغضب؛ و هذه من قوى روح الإنسان.

## [٢٨]. فضـ

العمل الإنساني اختيار الجميل والنافع في المقصد المعبور إليه بالحياة العاجلة و سُدُّ فاقِةِ السَّفَهِ على العدل؛ و يهدى إليه عقلٌ يفيده التجاربُ و تؤتيه العِشرةُ و يقلّدُه التأديبُ بعد صحةٍ من العقل الأصيل.

## [٢٩]. فضـ

إدراك يناسب الانتقام؛ و كما أن الشمع يكون أجنبياً عن الخاتم حتى إذا عانقه معانقةً ضامةً رحل عنه بمعرفةٍ و مشاكلة صورةٍ كذلك المدرك يكون أجنبياً عن الصورة؛ فإذا احتلس عنه صورته عقد معه المعرفة، كالحسن يأخذ من المحسوس صورةً يستوحيها الذكر؛ فيتمثل في الذكر وإن غابت عن المحسوس.

## [٤٠]. فضـ

إدراك الحيوان إما في الظاهر و إما في الباطن؛ و الإدراك الظاهر بالحواس الخمس التي هي المشاعر و الإدراك الباطن من الحيوان للوهم و خواكه.

## [٤١]. فض

كل حس من الحواس الظاهرة يتأثر عن المحسوس مثل كيفيته؛ فإن كان المحسوس قويًا خلف فيه صورته وإن زال كالبصر إذا حدق الشمس تمثل فيه شبح الشمس؛ فإذا أعرض عن جرم الشمس بقي فيه ذلك الأثر زماناً؛ وربما استولى على غريزة الحدة ما فسدتها؛ وكذلك السمع إذا أعرض عن الصوت القوي باشره طنين بقيت مدة؛ وكذلك حكم الرائحة والطعم؛ وهذا في اللمس أظهر.

## [٤٢]. فض

البصر مرآة يتسبّح فيها خيال البصر مادام يجاذيه؛ فإذا زال ولم يكن قوياً انسلخ عنها. السمع جوبة يتموج فيها الهواء المنفلت عن متاصكين على شكله فيسمع. اللمس قوة في عضو معتمد يحس بما يحدث فيه من استحالة بسبب ملaci مؤثر؛ وكذلك حال الشم والذوق.

## [٤٣]. فض

إن وراء المشاعر الظاهرة شركاء وحبائل لاصطياد ما يقتضيه الحس من الصورة.

و من ذلك قوّة تسمى مُصوّرة وقد رتبت في مقدم الدّماغ؛ وهي التي تستثبت صور المحسوسات بعد زوالها عن مسامته الحواس أو ملاقاتها؛ فترزول عن الحسّ وتبقى فيها.

و قوّة تسمى وهماً؛ وهي التي تدرك من المحسوس ما لا يحسّ مثل القوّة التي في الشّاة إذا تشبيح صورة الذئب في حاسّة الشّاة؛ فتشبّح عداوّته ورداوّته فيه، إذ كانت الحاسّة لا تدرك ذلك.

و قوّة تسمى حافظة؛ وهي خزانة ما يدركه الوهم، كما أنّ المصوّرة خزانة ما يدركه الحسّ.

و قوّة تسمى مفكرة؛ وهي التي يتسلّط على الودائع في خزانة المصوّرة والحافظة؛ فتخلط بعضها ببعضٍ وتفصل بعضها عن بعض؛ وإنّما تسمى مفكرة إذا استعملها روحُ الإنسان و العقلُ؛ فإن استعملها الوهم سميت متخيلة.

#### [٤٤] فص]

الحسّ لا يدرك صِرْفَ المعنى، بل خلطاً؛ ولا يستثبته بعد زوال المحسوس؛ فإنَّ الحسّ لا يدرك زيداً من حيث هو صِرْف إنسان، بل أدرك إنساناً له زيادة أحوال من كمٍ وكيفٍ وأينٍ وضعٍ وغير ذلك؛ ولو كانت تلك الأحوال داخلة في حقيقة الإنسانية لشارك فيها الناس

كَلَّهُمْ؛ وَالحَسْنَ مَعَ ذَلِكَ يَنْسَلُخُ عَنْ هَذِهِ الصُورَةِ إِذَا فَارَقَهُ الْمَحْسُوسُ؛ فَلَا يُدْرِكُ الصُورَةُ إِلَّا فِي الْمَادَةِ وَإِلَّا مَعَ عَلَاقَةِ الْمَادَةِ.

#### [٤٥]. فَقْعَ

الوهم وَالحسَّ الْبَاطِنُ لَا يَدْرِكُ الْمَعْنَى صِرْفًا، بَلْ خَلْطًا وَلَكِنَّهُ يَسْتَبَّهُ بَعْدَ زَوَالِ الْمَحْسُوسِ؛ فَإِنَّ الْوَهْمَ وَالْتَّخَيَّلَ أَيْضًا لَا يَحْضُرُانَ فِي الْبَاطِنِ صُورَةً إِنْسَانِيَّةً صِرْفَةً، بَلْ عَلَى نَحْوِ مَا يَحْسُسُ مِنْ خَارِجٍ مَخْلُوطَةً بِزَوَائِدٍ وَغَوايشٍ مِنْ كَمْ وَكِيفْ وَأَيْنَ وَوَضْعٍ؛ فَإِذَا حَاوَلَ أَنْ يَتَمَثَّلَ فِيهِ إِنْسَانِيَّةً مِنْ حِيثُّ هِيَ إِنْسَانِيَّةً بِلَازِيَادَةِ أُخْرَى لَمْ يَمْكُنْهُ ذَلِكَ، بَلْ إِنَّمَا يَمْكُنْهُ اسْتِبَاثَاتِ الصُورَةِ الإِنْسَانِيَّةِ الْمَخْلُوطَةِ الْمَأْخُوذَةِ عَنِ الْحَسَّ وَإِنْ فَارَقَ الْمَحْسُوسَ.

#### [٤٦]. فَقْعَ

الرُّوحُ الإِنْسَانِيَّةُ هِيَ الَّتِي تَتَمَكَّنُ مِنْ تَصْوِيرِ الْمَعْنَى بِحَدِّهِ وَحَقِيقَتِهِ مَنْقُوضًا عَنِ الْلَّوَاحِقِ الْغَرِيبَةِ مَأْخُوذًا مِنْ حِيثُ تَشْتَرِكُ فِيهِ الْكَثْرَةُ؛ وَذَلِكَ بِقُوَّةِ لَهَا تُسَمَّى الْعُقْلُ النَّظَرِيُّ؛ وَهَذِهِ الرُّوحُ كَمَرَّةٌ وَهَذَا الْعُقْلُ النَّظَرِيُّ كَصَفَّالَتِهَا. وَهَذِهِ الْمَعْقُولَاتُ تَرْتَسِمُ فِيهَا مِنْ الْفَيْضِ الإِلَهِيِّ كَمَا تَرْتَسِمُ

الأشباح في المرايا الصقيقة إذا لم تفسد صقالتها بطبيع ولم يعرض بجهة صقالتها عن الجانب الأعلى شغلٌ بما تحتها من الشهوة والغضب والحسن والتخييل؛ فإذا أعرضت عن هذه وتوجهت تلقاء عالم الأمر لحظت الملوك الأعلى واتصلت باللذة العلية.

## [٤٧] فقـ

الروح القدسية لا يشغلها جهةٌ تحته عن جهةٍ فوقه؛ وأنه لا يستفرق الحسُّ الظاهر حسًّها الباطن؛ وقد يتقدى تأثيرُها عن بدنها إلى أجسام العالم وما فيه ويقبل المعقولات من الروح الملكية بلا تعليم من الناس.

## [٤٨] فقـ

الأرواح العامية الضعيفة إذا مالت إلى الباطن غابت عن الظاهر؛ وإذا مالت إلى الظاهر غابت عن الباطن؛ وإذا ركنت إلى مشعرٍ غابت عن الآخر؛ وإذا جنحت من الباطن إلى قوةٍ غابت عن أخرى؛ فلذلك البصر يختل بالسمع، والخوف يشغل عن الشهوة، والشهوة يشغل عن الغضب، والفكـر يصدـ عن الذكر، وكذلك التذكـر يصرف عن التفـكـر؛ وروح القدسية لا يشغلها شأن عن شأن.

[٤٩] فضـ

في الحد المشترك بين الباطن والظاهر قوّة هي مجمع تأدية  
الحواس وعندما بالحقيقة الإحساس؛ وعندما ترتسم صور آلة  
تتحرّك بالعجلة فتبقي الصور المحفوظة فيها وإن زالت حتى تحسّ  
خطًّا مستقيمً أو خطًّا مستديرً من غير أن يكون كذلك إلا أن ذلك  
لا يطوي ثباته فيها.

وهذه القوّة أيضاً مكان لقرر الصور الباطنة فيها عند النوم؛ فإنَّ  
المدرّك بالحقيقة هو ما يتصرّف فيها سواء ورد عليها من خارج أو  
صدر إليها من داخل؛ فما يتصرّف فيها حصل مشاهداً؛ فإنَّ امتهنها  
الحسّ الظاهر تعطلت عن الباطن وإذا عطلّها الظاهر تمكّن منها  
الباطن الذي لا يهدأ؛ فيستثبت فيها مثل ما يحصل في الباطن حتى  
يصير مشاهداً كما في النوم.

ولربما جذب الباطن جاذبً جدًّا في شغله؛ فاشتدّت حركة الباطن  
اشتداداً يستولي بسلطانه؛ فحينئذ لا يخلو من وجهين: إما أن يعدل  
العقل حركته ويعثاء غليانه وإما أن يعجز عنه فيعزب عن جواره؛  
فإن اتفق من العقل عجزً من الخيال تسلّطُ قويٌ تمثّل في الخيال قوّة  
مبادرتها في هذه المرأة؛ فيتصور فيها الصورة المتخيلة؛ فتصير  
مشاهدة كما تعرض لمن يغلب في باطنها استشعارً أمرً أو تمكّنً  
خوفيً، فيسمع أصواتاً ويبصر أشخاصاً.

و هذا التسلط ربما قوى على الباطن و قصر عنه يد الظاهر؛ فلاح فيه شيء من إدراكات الملكوت الأعلى؛ فأخبر بالغيب كما يلوح في النوم عند هدوء الحواس و سكون المشاعر؛ فيرى الأحلام؛ فربما ضبطت القوة الحافظة الرؤيا بحالها؛ فلم يحتاج إلى عبارة. و ربما انتقلت القوة المتخيلة بحركاتها التشبيهية عن المرئي نفسه إلى أمور تجانسه؛ فحينئذ يحتاج إلى التعبير و التعبير هو حدس من المعبّر يستخرج به الأصل عن الفرع.

## [٥٠] فص

ليس من شأن المحسوس من حيث هو محسوس أن يعقل؛ و لا من شأن المعقول من حيث هو معقول أن يُحَسَّ؛ و لن يتم الإحساس إلا بآلية جسمانية فيها تتشبّح صورة المحسوس شبحاً مستصحباً للواحد غريبة؛ و لن يستتم الإدراك العقلي بآلية جسمانية؛ فإنَّ المتصرّف فيها مخصوص و العام المشترك فيه لا يترى في منقسم؛ بل الروح الإنسانية التي تتلقى المعقولات بالقبول جوهر غير جسماني ليس بمتحيز و لا يمكن في وهم؛ و لا يدرك بالحسّ؛ لأنَّه من حيز الأمر.

## [٥١] فص

الحسّ تصرّفه في ما هو من عالم الخلق و العقل تصرّفه في ما

هو من عالم الأمر؛ وما هو فوق الخلق والأمر فهو يُحجب عن الحسّ و العقل وليس حجابه غير انكشافه، كالشمس لو انتقبت يسيراً لاستعلنت كثيراً.

## [٥٢] فض

الذات الأحدية لا سبيل إلى إدراكها، بل تدرك بصفاتها؛ وغاية السبيل إليها الاستبصار بأن لا سبيل إليها؛ تعالى عما يصفه الجاهلون.

## [٥٣] فض

للملائكة ذوات حقيقة ولها ذات بحسب القياس إلى الناس؛ فأمّا ذاتها الحقيقة فأمرية وإنما يلاقيتها من القوة البشرية الروح الإنسانية القدسية؛ فإذا تخططا انجذب الحس الباطن والظاهر إلى فوق؛ فيتمثل لها من المثل صورة بحسب ما يحتملها؛ فيرى ملكاً على غير صورته ويسمع كلامه بعد ما هو وحي. و الوحي لوح من مراد المثل للروح الإنساني بلا واسطة؛ و ذلك هو الكلام الحقيقي؛ فإنَّ الكلام إنما يراد به تصوير ما يتضمنه باطن المخاطب في باطن المخاطب ليصير مثله؛ فإذا عجز المخاطب عن

مسٌّ باطن المخاطب بباطنه مسَّ الخاتم الشمعَ و يجعله مثل نفسه اتّخذ بين الباطئين سفيراً من الظاهرين؛ فكلُّ بالصوت أو كتب أو أشار؛ وإذا كان المخاطب روحًا لا حجاب بينه وبين الروح اطلع عليه اطلاع الشمس على الماء الصافي؛ فانتقش منه لكنَّ المنتقش في الروح من شأنه أن يتتشبّح إلى الحسَّ الباطن إذا كان قويًا؛ فينطبع في القوة المذكورة؛ فيشاهد؛ فيكون الموحى إليه يتصل بالملَك بباطنه و يتلقى وحيه بباطنه. ثمَّ يتمثّل للملك صورة محسوسة ولكلامه أصوات مسموعة؛ فيكون الملَك و الوحيُّ يتآدي كلَّ منهما إلى قواه القدرة من وجهين و يعرض للقوى الحسية شبهُ الدَّهش و للموحى إليه شبهُ الغُشْ. ثمَّ يرى الموحى إليه و يشاهده.

## [٥٤] فص

لاتظنْ أنَّ القلم آلة جمادية أو اللوح بسيط أو الكتابة نقش مرقوم، بل القلم ملَك روحياني و اللوح ملَك روحياني و الكتابة تصوير الحقائق. فالقلم يتلقى ما في الأمر من المعاني ويستودعه اللوح بالكتابة الروحانية؛ فينبعث القضاء من القلم و التقدير من اللوح. أمَّا القضاء فيشتمل على مضمون أمره الواحد و التقدير يشتمل على مضمون التنزيل بقدر معلوم و فيها يسنج من الإجمال إلى

الملائكة التي في السموات. ثم يفيض و يصل إلى الملائكة التي في الأرضين. ثم يحصل المقرر في الوجود.

### [٥٥]. فصل

السبب إذا لم يكن سبباً ثم صار سبباً فلسبباً صار سبباً حتى ينتهي إلى مبدأ يترتب عليه أسباب الأشياء على ترتيب علمه بها. فلن تجد في عالم الكون و الفساد طبعاً حادثاً أو اختياراً حادثاً إلا عن سبب و يرتفق إلى مسبب الأسباب.

و لا يجوز أن يكون الإنسان مبتدئاً فعلاً من الأفعال من غير استناد إلى الأسباب الخارجية التي ليست باختياره؛ و يستند تلك الأسباب إلى الترتيب و الترتيب يستند إلى التقدير و التقدير يستند إلى القضاء و القضاء ينبع عن الأمر و كل شيء مقدر.

### [٥٦]. فصل

فإن ظنَّ ظانَّ أنه يفعل ما يريد و يختار ما يشاء استكشف عن اختيارة و هل هو حادث فيه بعد ماليمكن أو غير حادث.

(١) فإن كان غير حادث فيه لزم أن يصحبه ذلك الاختيار منذ أول وجوده و يلزم أن يكون مطبوعاً على ذلك الاختيار لا ينفك عنه و

لزم القول بأنَّ اختياره مقتضى فيه من غيره.  
 [٢] وإنْ كان حادثاً ولكلَّ حادثاً مُحَدِّثٌ؛ فيكون اختياره عن سبب اقتضاه و مُحَدِّثُ أحدثه؛ فإنما أن يكون إيجاده بالاختيار؛ وهذا يتسلسل إلى غير النهاية أو يكون وجود الاختيار فيه لا باختيار فيكون محمولاً على ذلك الاختيار من غيره و ينتهي إلى الأسباب الخارجية عنه التي ليست باختياره؛ فينتهي إلى الاختيار الأزلية الذي أوجب ترتيب الكل في الخارج على ما هو عليه؛ فإنه إن انتهى إلى اختيار حادثٍ عاد الكلام من الرأس.  
 فتبيَّن من هذا أنَّ كلَّ كائنٍ من خيرٍ و شرٍ يستند إلى أسبابٍ منبعثة عن الإرادة الأزلية.

### [٥٧]. فص]

كلَّ إدراكٍ فإنما أن يكون لشيءٍ خاصٍ كزيدٍ أو شيءٍ عامٍ كالإنسان؛ والعامُ لا يقع عليه رؤيةٍ و لا يُصنَّع بحسنةٍ. أمّا الشيءُ الخاصُّ فإنما أن يُدرك وجوده بالاستدلال أو بغير الاستدلال.  
 و أسم المشاهدة يقع على إدراك ما ثبت وجوده في ذاته الخاصة بعينها من غير واسطة استدلال. فإنَّ الاستدلال على الغائب؛ والغائب يُتَال بالاستدلال؛ و ما لا يُستدلَّ عليه و يُحَكَم مع ذلك بِإِنْتِهِ بِلَا شَكٍ فليس بغايةٍ. فكلَّ موجود ليس بغايةٍ فهو مشاهدٌ. فإذا راك المشاهد

هو المشاهدة؛ و المشاهدة إما ب المباشرة و ملقاءٍ و إما من غير مباشرة؛ وهذا هو الرؤية.

و الحق الأول لا يخفى عليه ذاته؛ و ليس ذلك بالاستدلال؛ فجائز على ذاته مشاهدة كماله من ذاته؛ فإذا تجلّى لغيره مغنىً عن الاستدلال و كان بلا مباشرة و لا مماسة كان مرئيًّا لذلك الغير حتى لو جازت المباشرة - تعالى عنها - لكن ملموساً أو مذوقاً أو غير ذلك؛ و إذا كان في قدرة الصانع أن يجعل قوة هذا الإدراك في عضو البصر الذي يكون بعد البعث لم يبعد أن يكون تعالى مرئيًّا يوم القيمة من غير تشبيهٍ و لاتكificeٍ و لامسامةٍ و لا محاذاةٍ «تعالى عَمَّا يُشَرِّكُونَ».

تفسير قوله: «فلا لبس له؛ فهو صراح؛ فهو ظاهر»: كل شيء يُخفى:

[١] إما لسقوط حاله في الوجود حتى يكون وجوده وجوداً ضعيفاً مثل النور الضعيف.

[٢] و إما أن يكون لشدة قوته و عجز قوة المدرك عنه و يكون حظه من وجوده قويًّا مثل نور الشمس، بل قرص الشمس؛ فإن الإبصار إذا رأقته أنت حسيراً و خفي شكله عليها كثيراً.

[٣] و إما أن يكون لستِرِ و السترِ إما مبائِن كالحائط يحول بين البصر و بين ما وراءه و إما غير مبائِن و هو إما مخالط لحقيقة

الشيء وإنما ملاصق غير مخالط المخالط مثل الموضوع والعارض لحقيقة الإنسانية التي غشيتها؛ فهي خفية فيها؛ وكذلك لسائر الأمور المحسوسة؛ فالعقل يحتاج إلى قشرها عنها حتى يخلص؛ فإذا حصل له الخلاص وصل إلى حاق كُنهها والملاصق مثل الثوب للابس وهو في حكم المبائن.

## [٥٨] فضـ

الملاصق و المبائن يخفيان، لتوقيفهم الإدراك عندهما؛ لأنهما أقرب إلى المدرك.

## [٥٩] فضـ

الموضوع يُخفي الحقيقة الجلية، لما يتبع انفعالاته من اللواحق الغريبة، كالنطفة التي تكتسي صورة الإنسانية؛ فإذا كانت كبيرة معتدلة كان الشخص عظيم الجهة حسن الصورة؛ وإن كانت يابسة قليلة كان بالعكس؛ وكذلك يتبع طباعها المختلفة أحوال غريبة مختلفة.

## [٦٠] فضـ

القُرب مكاني و معنوي؛ والحق غير مكاني؛ فلا يتصور فيه قُربٌ

و بُعدٌ مكانيٌ.

و المعنوي إما اتصال من قبل الوجود وإما اتصال من قبل المهيأة.

الأول الحق لايناسب شيئاً في المهيأة؛ فليس لشيءٍ إليه نسبة أقرب و أبعد في المهيأة؛ و اتصال الوجود لا يقتضي قرباً أقرب من قربه تعالى و كيف وهو مبدأ كل وجود و معطيته؟! وإن فعل بواسطة فالواسطة واسطة و هو أقرب من الواسطة؛ فللاخفاء بالحق الأول من قبل ساترٍ ملاصق أو مبائن.

و قد تنزع الحق الأول عن مخالطة الموضوع و تقدس عن عوارض الموضوع و عن اللواحق الغريبة؛ فما به لبس في ذاته.

### [٦١]. فص

لا وجود أكمل من وجوده؛ فللاخفاء به من نقص الوجود؛ فهو في ذاته ظهور؛ ولشدة ظهوره باطن؛ و به يظهر كلّ ظاهر كالشمس يُظهر كلّ خفيٍ و يستبطن عنها لا عن خفاءٍ.

تفسير الفص الذي بعده لاكثرة في هوية ذات الحق؛ و اختلاط له بالأشياء، بل تفرد بلاغواشِ و من هناك ظاهريته؛ و كلّ كثرة و اختلاط فهو بعد ذاته و ظاهريته ولكن من ذاته من حيث وحدتها؛

فهي من حيث ظاهريتها التي هي عين ذاته هي ظاهرة وهي بالحقيقة يظهر بذاتها؛ ومن ظهورها يظهر كل شيء؛ فيظهر مرّة أخرى لكل شيء بكل شيء؛ وهو ظهور بالآيات؛ وبعد ظهوره بالذات ظاهريته الثانية تتصل بالكثرة وتتبّع من ظاهريته الأولى التي هي الوحدة.

## [٦٢] فصّ

لايجوز أن يقال: إن الحق الأول يدرك الأمور المبدعة عن قدرته من جهة تلك الأمور كما ندرك الأشياء المحسوسة من جهة حضورها وتأثيرها علينا؛ ف تكون هي الأسباب لعالمية الحق، بل يجب أن يعلم أنه يدرك الأشياء من ذاته تقدّست؛ لأنّه إذا لحظ ذاته لحظ القدرة المستعلية؛ فللحظ من القدرة المقدور؛ فللحظ الكل؛ فيكون علمه بذاته سبب علمه بغيره؛ إذ يجوز أن يكون بعض العلم سبباً لبعضه؛ فإن علم الحق الأول بطاعة العبد الذي قدر طاعته سبب لعلمه بأنه ينال رحمته؛ و علمه بأنه ثواب غير منقطع سبب لعلمه بأنّ فلاناً إذا دخل الجنة لم يُعده إلى النار؛ ولا يوجب هذا قبليةً وبعديةً في الزمان، بل يوجب القبلية والبعدية التي بالذات.

و «قبل» يقال على وجوه خمسة:

- [١] فيقال قبل بالزمان، كالشيخ قبل الصبي.
- [٢] ويقال قبل بالطبع؛ وهو الذي لا يوجد الآخر دونه وهو يوجد دون الآخر، مثل الواحد للإثنين.
- [٣] ويقال قبل بالترتيب، كالصف الأول قبل الثاني إذا أخذت من جهة القبلة.
- [٤] ويقال قبل بالشرف، مثل أبي بكر قبل عمر.
- [٥] ويقال قبل بالذات و استحقاق الوجود، مثل إرادة الله تعالى و كون الشيء؛ فإنهما يكونان معاً ليتأخر كون الشيء عن إرادة الله تعالى في الزمان؛ لكنه يتأخر في حقيقة الذات؛ لأنك تقول: «أراد الله؛ فكان الشيء» ولا تقول: «كان الشيء؛ فأراد الله».

## [٦٣] فضي

ليس علمه بذاته مفارقاً لذاته، بل هو ذاته؛ و علمه بالكلّ صفة لذاته ليست هي ذاته، بل لازمة لذاته؛ و فيها الكثرة الغير المتناهية بحسب كثرة المعلومات الغير المتناهية و بحسب مقاولة القوة و القدرة الغير المتناهية؛ فلما كثرة في الذات، بل بعد الذات؛ فإنَّ الصفة بعد الذات لا بزمان، بل بترتيب الوجود؛ لكن لتلك الكثرة ترتيب ترتفق به إلى الذات يضُو شرحه؛ و الترتيب يجمع الكثرة في نظام و النظام

وحدةً مَا؛ وإذا اعتبر الحق ذاتاً و صفاتاً كان كُلّ في وحدة فإذاً كان كُلّ كُلّ ممثلاً في قدرته و علمه؛ و منها يحصل حقيقة الكل مُفرزة. ثم يكتسي الموارد؛ فهو كُلّ الكل من حيث صفاته؛ و قد اشتغلت عليها أحديّة ذاته.

تفسير القص الذي بعده: إذا طابق القول و يقال «حق» للعقد و يقال «حق» للموجود الحاصل بالفعل و يقال «حق» للموجود الذي لا سبيل للبطلان إليه؛ والأقل تعالى حق من جهة الخبر عنه؛ حق من جهة الوجود؛ حق من جهة أنه لا سبيل للبطلان إليه لكننا إذا قلنا له: «إنه حق» فلأنه الواجب الذي لا يخالطه بطلان و يجب وجود كُلّ باطل:

### الاكْلُ شَيْءٌ مَا خَلَّ اللَّهُ بَاطِلٌ

و هو باطن؛ لأنَّه شديد الظهور غالب ظهوره على الإدراك؛ فخفٍّ. و هو ظاهر من حيث إنَّ الآثار تنسب إلى صفاتٍ و تجب عن ذاته؛ فيصدق بها، مثل القدرة و العلم؛ يعني أنَّ في القدرة و العلم مساغاً وسعةً؛ فأماماً الذات فهي ممتنعة؛ فلا يطأطع على حقيقة الذات؛ فهو باطن باعتبارنا؛ و ذلك لامن جهة؛ و ظاهر باعتباره و من جهته.

إنَّك إذا اكتسبت ظلماً من صفاتٍ قطعك ذلك عن صفات البشرية و قلع عرقك عن مغرس الجسمانية؛ فوصلت إلى إدراك الذات من حيث لا يدرك؛ فالتدبر بأن تدرك أن لا يدرك؛ فلذلك عليك أن تأخذ من

بطونه إلى ظهوره؛ فيظهر لك عالم الأعلى و عالم الربوبية عن الأفق الأسفل و عالم البشرية.

### [٦٤] فص

الحد يُؤلَّف من جنس و فصل، كما يقال: «الإنسان حيوان ناطق»؛ فيكون الحيوان جنساً و الناطق فصلاً.

### [٦٥] فص

الموضوع هو الشيء الحامل للصفات و الأحوال المختلفة، مثل الماء للجمود و الغليان، و الخشب ل الكرسيّة و البابيّة، و الثوب للسوداد و البياض.

### [٦٦] فص

هو أول من جهة أنه منه يصدر عنه كل وجود لغيره؛ وهو أول من جهة أنه أولى بالوجود؛ وهو أول من جهة أن كل زمان ينسب إليه تعالى بكونِ فقدُّ زمان لم يوجد معه ذلك الشيء و وجد معه لا فيه.

هو أول؛ لأنَّه إذا اعتبر كل شيء كان فيه أولاً أثره و ثانياً قبوله.

لبالزمان.

هو آخر؛ لأنَّ الأشياء إذا نُسبت إليها أسبابها و مباديهَا و قف عنده تعالى المنسوب هو آخر؛ لأنَّ الغاية الحقيقة في كل طلب؛ فالغاية مثل السعادة في قولك: «لَمْ شربت الماء؟»؛ فتقول: «ليتغيَّر المزاج»؛ فيقال: «لَمْ أردت أن تغيَّر المزاج؟»؛ فتقول: «الصَّحة»؛ فيقال: «لَمْ طلبت الصَّحة؟»؛ فتقول: «للسعادة و الخير». ثُمَّ لا يورد عليه سؤال يجب أن يُجاب عنه؛ لأنَّ السعادة و الخير. يُطلب لذاته لالغيره.

فالحقُّ الأول يُقِيل له كلَّ شيء و يتَشَوَّقه طبعاً و إرادةً بحسب طاقته على ما يعرِفه الراسخون في العلم بتفصيل الجملة و بكلام طويل؛ فهو المعشوق الأول الحقيقى؛ فلذلك هو آخر كلَّ غاية؛ أول في الفكرة، آخر في الحصول.

هو آخر من جهة أنَّ كلَّ زماني يوجد زمانٌ يتَأخَّر عنه، و لا يوجد زمانٌ يتَأخَّر عن الحقَّ.

هو طالب الكلَّ إلى النيل منه و الوصول إليه بحسبه.

هو غالب على إعدام العدم و على سلب المهيَّات ما يستحقها بنفسها من البطلان و «كُلُّ شيء هالِكٌ إلَّا وَجْهه»؛ و له الحمد على ما هدانا من سبيله؛ فأولاًنا من تفضيله.

# شَرْحُ فُصُوصٍ آلِيَّةٍ

للستيد إبراهيم الحسيني الشنقيطي

(١٩٦٠-٨٥٠هـ)



مرکز تحقیقات فتوی و علوم اسلامی

[مقدمة الشارح]

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي أنشأ هويات المهيّات بالقضاء السابق على القدر؛ و  
أبدع جواهر العقول و نفوس القوى سابق أمره كلمج بالبصر. أحكم  
نظام العالم بياهر حكمته على أبلغ وجه وأحسن صور؛ وأحاط علمه  
بكليات الأمور و جزئياتها من المعاني والصور.  
والصلة على نبيتنا محمد أفضل من أوتي الحكم من البشر و آله  
المشفع في المحشر<sup>1</sup> صلةً تامةً ما توارد على الهيولي الأغراض و  
الصور.

وبعد، فلما شهدت العقولُ السليمةُ و الطياعُ المستقيمةُ بأنَ للعلومِ  
شرفًا و جلالًا، و أبهة و جمالًا خصوصاً للعلم المسمى بالحكمة النظرية،

---

1. س، ط: - و آله المشفع في المحشر.

المتشرف بتحصيلها القوة البشرية، الكامل لمعرفة الحقائق الخارجية<sup>١</sup>، المبتدئة من بدايتها وانتظام سلسلة أسباب الأعيان المنتهية إلى غايتها، وجب على كلّ عاقل أن يطلبها ويحصله حتى يستعد بالسعادة القصوى الأخرى. من حصله فقد اغتنم بالسعادة ومن ضيقه فقد خسر الدنيا والآخرة؛ وكانت<sup>٢</sup> الرسالة المنسوبة إلى قدوة الحكماء المتآلهين، قرّة عيون أعيان المحققين، الفيلسوف الذي لا تسمح بمثله<sup>٣</sup> الأعصار في بيان المعاني ولا يأتي بقرينه الفلك الدوار في إبانة المبني، الذي أسس القواعد إلى أن لقب بالمعلم الثاني، الشيخ الأجل، أبي<sup>٤</sup> نصر الفارابي -شكر الله سعيه وأرضاه، وجعل أعلى الفراديس مُنقبلاً ومتواه -كتاباً فيه شفاء من أمراض الجهالات، ونجاة من أقسام الخيالات، حاوياً لجواهer كلّها كالقصوص، محتوياً على كلماتٍ تجري مجرى النصوص، شاملًا لمباحث جليلة متعلّقة أن ينالها التفّحص الفكري و مطالب نبيلة عالية يجب في إصابتها الحدس القوي، تحيرت العقول في عویصاته وعجزت الأفهام عن حل<sup>٥</sup> مشكلاته، كنوز معانيه في صخور عباراته مخزونه ورموز حقائقه في دقائق إشارته مبطونة. ما حلَّ إلى الآن بنان<sup>٦</sup> البيان عُقدَّ معضلاته وما فتحت أيدي الأفكار بعد أبوابَ مغلقتاته.

١. من: الخارجية.

٢. ش: لمثله؛ هامش «ش»: بمثله.

٣. ش: كاتب.

٤. ش: ابن.

٥. ش: بيتان.

٦. ش: حل.

فرائس نكاته في خيام الاحتياج مقصورة و لطائف معانيه تحت حجب الألفاظ مستوره.

فأمرت أن أكشف عن وجوه مخدراته تقابها وأميط عن حسان خرائده حجاها. فشرحته بحمد الله سبحانه شرحاً ينشر مطويات رموزه و يظهر مخفيات كنوزه. يهدى إلى سوء السبيل و يخلو عن الاختصار والتطويل؛ و ضمانته جميع ما يحتاج إليه من تبيين ما فيه أو له و عليه؛ وأوردت ما أدى إليه نظري القاصر أو سمح لخاطري الفاتر؛ و جنحت في حل بعضها للنقل من الفحول كما يقال مخافة جحود الذين عرموا الحق بالرجال؛ والتزمت إيراد<sup>١</sup> ألفاظه ممزوجاً بما سمح لي من الزوائد تسهيلاً للأمر علي الناظر و تكثيراً للفوائد.

وأرجو من أعيان الأذكياء<sup>٢</sup> أن ينظروا فيه بعين الرضا و أن لا يبادروا إلى إنكار ما فيه قبل حق النظر فيه واستكشافه.

فلما قومت ببنيانه،رأيت أن أشيد عنوانه باسم من سما<sup>٣</sup> بمنزلته<sup>٤</sup> فوق السماء و رسم من علا<sup>٥</sup> بمرتبته أعلام الهدى؛ أعني رفيع حضرة من شرح الله صدره للإسلام، وأوضح طويته بأنوار أسرار الوحي و الإلهام، و آتاه الحكمة و الحكم صبياً، و أعطاه الملك و الدين صفتان<sup>٦</sup>، و

٣. س: سماء؛ ط: سمت.

٢. س، ط: الأزكياء.

١. من: أزاد.

٦. ط: صغيراً.

٥. ط: علت.

٤. س، ش: منزلته.

محضه عن سوء الخلق والإثم، وزاده بسطة في العلم والجسم، نصب رايات الشريعة يُمَنِّ تقويته، ونصر<sup>١</sup> رياض الحكمة بحسن ترتيبته، إجمال الكمال وتفصيله، جمال الجلال وتفضيله، سلطان المشارق والمغارب، برهان المطالب والمارب، فياض سحاب<sup>٢</sup> اللطف على الخلائق، وهاب عظام التعمّم والدقائق.

له هِيمَ لامنتهي لكتابها وهمته<sup>٣</sup> الصفرىً أجلًّ من الدهر الغازي في سبيل الله، المجازي لمن اتَّخذ إلهه هواه، ظلَّ الله على العالمين، غياث الحق والسلطنة والدين، الواثق بالله الملك المستعان، أبوالمظفر سلطان يعقوب بهادر خان، لازال ناصراً لعباد الله وحافظاً لبلاد الله. اللهم! شرف صدره بمراعاة قلوب المساكين، ونور قلبه بنور المعرفة والصدق واليقين، وخلد ظلال معداته بكلامك القديم. ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم.

و ها أنا أشرع في المرام وأقول مستعيناً بالحكيم العلام: الحكيم بالحقيقة هو الحق الأول الواجب بالذات؛ إذ هو كامل المعرفة بذاته؛ و الحكمة عند المحققين تقع على العلم التام؛ وكلّ ما سوى الواجب الوجود<sup>٤</sup> ففي إدراكه نقصان بالنسبة إلى علمه تعالى؛ فلا حكيم

١. س: نظر.

٢. س، ط: سجال.

٣. س: همه.

٤. ط: واجب الرجد.

حقيقةً إلّا هو.

وأما الحكيم في العرف فهو من عنده علم الحكم الذي هو معرفة أحوال أعيان الموجودات على ما هي عليه في نفس الأمر بقدر الطاقة البشرية؛ يعني أنه علم بجميع الأحوال التي موضوعاتها الحقائق الخارجية على وجهٍ تكون تلك الحقائق عليه في حدود ذاتها بحيث لا يتصور فيه التغيير بتبدل الأديان والأوضاع بمقدارٍ<sup>١</sup> تفي به الطاقة الإنسانية.

وبالجملة: أن ذلك العلم لا يلزم أن يكون بجميع أحوال جميع الأعيان على وجهٍ يطابق الواقع حتى يلزم انتفاوه وعدم تحققه لأحدٍ، بل يجب أن يكون العلم بالجميع على هذا الوجه بقدر الطاقة الإنسانية؛ ولما كان العلم ينقسم بانقسام المعلوم والموجودات الخارجية تنقسم إلى ما يكون وجوده بقدرتنا و اختيارنا وإلى ما لا يكون كذلك لاجرم انقسمت الحكمة أيضاً إلى قسمين:

أحدهما: العلم بأحوال الموجودات التي لقدرتنا و اختيارنا تأثير في وجودها؛ و تسمى حكمـ عملية.

ثانيهما: العلم بأحوال<sup>٢</sup> الموجودات<sup>٣</sup> التي لا يكون لقدرتنا تأثير فيها؛ و تسمى حكمـ نظرية؛ وهي على ثلاثة أقسام؛ لأنَّ ما لا يتعلّق<sup>٤</sup>

١. س: لمقدار.

٢. س: بأحوال.

٣. س: بال موجودات.

٤. ط: يتعلّق.

بقدرتنا إما أن لا تكون مخالطة المادة شرطاً لوجوده أو تكون؛ و حينئذٍ  
إما أن لا تكون تلك المخالطة شرطاً لتعقله أو تكون.<sup>١</sup>

الأول: هو العلم الإلهي؛ وهو العلم الأعلى.

والثاني: هو الرياضي؛ وهو العلم الأوسط.

والثالث: هو الطبيعي؛ وهو العلم الأسفل.

هذا؛ وفيه نظر؛ لأنَّه قد يبحث في العلم الأعلى عن أمور تكون  
مخالطة المادة شرطاً لوجودها كالحركة<sup>٢</sup> والسكون والكميات و  
الكيفيات؛ ولأنَّه قد يبحث في علم الهيئة الذي هو العلم الأوسط عن  
كُروية<sup>٣</sup> الأخلاق والعناصر؛ فيجب أن لا تكون تلك المخالطة شرطاً  
لتعقلها على ما يقتضيه التقسيم<sup>٤</sup>؛ فيلزم<sup>٥</sup> أن لا يبحث عنها في العلم  
الأسفل؛ لأنَّ المبحوث عنه فيه يجب أن تكون المخالطة شرطاً لتعقله و  
قد يبحث<sup>٦</sup> عنها فيه، كما لا يخفى.

ويمكن أن يجذب عنده إما عن الأول فبأن نقول: إنَّ ما يجب أن  
لاتكون المخالطة شرطاً لوجوده هو محمولات ذلك العلم  
لاموضوعاته؛ لأنَّ منها ما هو بريء عن المادة وعلائقها مطلقاً  
كالواجب تعالى والملا الأعلى؛ ومنها ما هو يخالط المادة مخالطة<sup>٧</sup>

٣. ش: كبرى.

٢. ش: مثل الحركة.

١. ش: + و.

٤. ش: ببحث.

٥. ش: قلزم.

٤. ش: - التقسيم.

٧. ش: فخالطه.

السبب المقوم كالصورة؛ ومنها ما يوجد في المادة وفي غيرها كالعلية والوحدة؛ ومنها ما يتوقف وجودها على المادة كالحركة والسكون والكميات والكيفيات؛ لكن<sup>١</sup> ليس المبحوث عنه في هذا العلم حالها المستفاد من المادة، بل نحو الوجود الذي لها؛ أي وجودها أي قسمٍ من أقسام الوجود من الوجود الجوهرى أو العرضي؛ ولاشك أنَّ نحو وجودها الذي أثبت لها في هذا العلم – وهو الوجود الخارجي العرضي – لا يتوقف على المادة؛ فالأحوال<sup>٢</sup> التي يبحث عنها في هذا العلم يجب أن لا تكون مستفادة من المادة؛ وأمّا الموضوعات فيجوز أن تكون مستفادة منها وأن لا تكون.

فإن قيل: كيف يجوز أن يكون الموضوع محتاجاً إلى المادة ومحمول لا يكون محتاجاً إليها مع أنه يجب أن يكون مساواً لها؟! قلنا: لا يجب مساواته له، بل يجوز أن يكون أعمّ منه لكن بحيث لا يتجاوز عن موضوع العلم، كما في قولنا: «الصلة واجبة»؛ فإنَّ الوجوب أعمّ،<sup>٣</sup> لتناوله الزكوة والحجَّ وغيرهما لكن لا يتجاوز عن فعل المكلف الذي هو موضوع علم الفقه.

وأمّا عن الثاني فبأن نقول: لأنَّ علم الهيئة المحسنة من العلوم الرياضية، بل هو من العلوم الطبيعية كالطلب؛ لأنَّ الطبيعي لا ينظر إلا في

١. ط: و.

٢. ش: في الأحوال.

٣. ط: + من الصلة.

الأحوال التي هي<sup>١</sup> من جهة المادة، والطبّ والهيئة المحسّمة بینظaran في الأحوال التي لأجل المادة أيضاً لكن باعتبار خصوصيّة هي الصحة و المرض أو<sup>٢</sup> التشكّل أو غير ذلك؛ فلابينكأن عن تعقل المادة بخلاف العلوم الرياضية؛ فإنّها تبحث عن أحوال الخطوط والسطح و غيرهما التي يمكن تعقلها من غير تعقل المادة؛ فإنّ العقل يمكنه أن يتعقل المقدار بدون المادة؛ كيف لا وقد ذهب أفلاطون إلى أنَّ البعد موجود في الخارج مجرّداً عن المادة؟ فالعقل يحتاج إلى استقصاء في النظر و التأمل حتى ينكشف له أنَّ المقدار لا يوجد في الخارج إلّا في مادة؛ فكيف يستلزم في التعقل؟!

و الحكمة العملية أيضاً ثلاثة أقسام؛ لأنَّه:

[١٠] إِمَّا أَنْ يَكُونَ مُتَعَلِّقاً بِمَا يَخْتَصُّ بِشَخْصٍ وَاحِدٍ وَيُصْلِحُ حَالَةَ  
بَهُ، كَالْعِلْمُ بِمُحَاسِنِ الْأَخْلَاقِ وَرَذَائِلِ الْأُوْصَافِ؛ فَهُوَ عِلْمُ الْأَخْلَاقِ وَ  
فَائِدَتُهُ تَحْلِيةُ النَّفْسِ بِالْفَضَائِلِ وَتَخْلِيَتُهَا عَنِ الرَّذَائِلِ.

[٢.] وإنما أن يكون متعلقاً بما يصلح به حال الشخص مع أهل منزله؛ فهو علم تدبير المنزل؛ وغايته انتظام المصلحة التي بين الزوج وزوجته والولد والده والعبد ومالكه.

[٢.] أو يكون متعلقاً بما تصلح به الأمور المتعلقة بأهل المدينة و

۲۰۸

## ۱. ش: - همی:

ينتظم به حالهم؛ فهو الحكمة المدنية؛ و حكمها أن يتعاون الناس على ما يتعلّق به مصالح الأبدان وكيفية بقاء نوع الإنسان؛ وقد يقسم هذا القسم إلى ما يتعلّق بالنبوة والشريعة /١/ و يسمى علم التواميس؛ /٢/ و إلى ما يتعلّق بالملك والسلطنة و يسمى علم السياسة.

هذه جملة أقسام الحكمة التي من يؤتّياها فقد أوتي خيراً كثيراً. قيل: إنَّ الحكمة العملية مركبة من العلم والعمل؛ فإنَّ كمال الإنسان لا يتحصل بمجرد العلم؛ ولذلك قيل: «الحكمة خروج الإنسان إلى كماله الممكن في جانبي العلم والعمل».

يرد عليه أنه لا يلزم من عدم تحصُّل كمال الإنسان بمجرد العلم تركبُ الحكمة العملية من العلم والعمل؛ وإنما يلزم ذلك أن لو انحصر كمال الإنسان في علم الحكمة؛ وليس كذلك، بل الحق أنَّ الحكمة بقسميها النظرية والعملية من جملة العلوم التي هي <sup>١</sup> من كمال القوَّة النظرية لكنَّ الإدراكات التي في قسمها الأخير ليست مقصودة بذواتها، بل ليتوسل بها إلى استكمال القوَّة العملية بالأَخلاق المرضية والصفات الحميدة.

و أمّا قولهم: «الحكمة خروج النفس» – إلى آخره – فليس تعريفاً لعلم الحكمة، بل هو تعريف <sup>٢</sup> لنفسها، كما صرَّح به هذا القائل <sup>٣</sup> أيضاً؛ و الكلام في الحكمة العملية التي هي قسم من علم الحكمة.

١. من: - هي. ٢. من: - هو تعريف. ٣. من: + قدس سره.

واعلم أنَّ النزاع في «أنَّ الوجود هل هو زائد على المهيّات أم لا» ينبغي أن يكون في حيّثيَّة الوجود التي هي المسماة بالوجودات الخارجيَّة التي بها تتحد المهيّة بمفهوم الموجود؛ وهي منشأ انتزاع المفهوم الاعتباري من الموجودات الحقيقية المسمى بالفارسية بـ«هستي» و«بودن» لا في نفس هذا المفهوم؛ لأنَّ التشكك<sup>٢</sup> في كونه زائداً مستبعد<sup>٣</sup> ممَّن هو في مرتبة التحصيل؛ فكيف بالفحول من القلاء؟ فالحكماء القائلون بكون الوجود عين الواجب أرادوا<sup>٤</sup> أنَّ الأمر الذي هو منشأ انتزاع هذا المفهوم عين ذاته تقدَّست؛ يعني أنَّ ذاته تعالى بذاته لا بسبب انضمام أمرٍ آخر إليها مصدر للآثار الخارجية بخلاف الممكنات؛ فإنَّها ليست بذواتها كذلك، بل بسبب ضميمَة باعتبارها ينسب إلى الفاعل؛ فالوجود المطلق عندهم زائد على الواجب تعالى كما أنه زائد على الممكنات.

قال الشيخ في تعليقاته: «الوجود في كلِّ ما سواه غير داخل في مهيّته، بل طارٌ عليها من خارج ولا يكون من لوازمه؛ فذاته هو الواجبية أو الوجود بالفعل /3/ لا الوجود مطلقاً، بل ذلك من لوازمه».٥

١. ط: المهيّة. ٢. ط: الشك.

٣. س: مستبعد: ش: مستعد؛ هامش [ش]: مستبعد. ٤. ط: + به.

٥. ج: -بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْشَأَ... لوازمه.

### [مقدمة المؤلف]

بسم الله الرحمن الرحيم

<الأمور التي قبلنا> يعني أن<sup>١</sup> الموجودات التي تقرب منا <لكل> واحد <منها مهية> لها مرتبة المعروضية بالقياس إلى الوجود > و **هوية** > وهي تطلق على الحقيقة الجزئية وعلى الوجود الخارجي أيضاً لكنَّ المراد بها هيئنا الوجود > ولنست مهيتها > عين <هويته و لادخلة في هويته؛ ولو كانت مهية الإنسان> مثلاً عين <هويته وكان تصوّرك مهية الإنسان تصوّراً لهويته<sup>٢</sup>; > لأنَّ اتحاد المعلوم يستلزم اتحاد العلم. <فكنت إذا تصوّرت ما الإنسان> أي مهيتها <تصوّرت هو الإنسان> أي هويته؛ <فعلمت وجوده>.

---

١. ط: -أنـ.  
٢. ش: لهربيه.

و ملخصه: أنَّ مهية الإنسان لو كانت عين وجوده لكان العلم بالإنسان هو العلم بوجوده وليس كذلك؛ إذ كثيراً ما تصور الإنسان ولا يخطر ببالنا معنى الوجود و حيئته. أمَّا الوجود الخارجي فظاهر وأمَّا الوجود العقلي فلأنَّ تعقل الإنسان لا يستلزم تعقل تعقله. فإنَّ قيل: لأنَّ **سلم** أنَّ تعقل المهيَّة ينفك عن وجودها؛ فإنَّ تعقل المهيَّة هو بعينه <sup>١</sup> تعقل الوجود.

قلنا: لو كان كذلك لكان **لأنَّ** لانشك في كونها موجودة عند حصولها في العقل؛ وليس كذلك؛ لأنَّ تعقل كثيراً من المهيَّات ونشك في وجوداتها. **<و>** أيضاً لو كانت <sup>٢</sup> المهيَّة عين الهوية **<لـكـان كل تصوـر للمـهـيـة يـسـتـدـعـي تـصـدـيقـاً>** بوجودها؛ لأنَّ تصور المهيَّة على هذا التقدير هو بعينه تصور الوجود؛ فكما <sup>٣</sup> أنَّ تصور العقل مثلاً يكفي في العلم بأنه عقلٌ من غير استعمال بشيء؛ إذ ثبوت الشيء لنفسه بيَّن، كذلك يلزم أن يكفي <sup>٤</sup> في العلم بكونه موجوداً؛ لأنَّ عينه على هذا الفرض وليس كذلك؛ إذ قد يحتاج العلم به إلى براهين كثيرة المقدمات.

ولم يبيَّن <sup>٥</sup> استحالة كون المهيَّة داخلة في الهوية مع أنَّ الدعوى شاملة لها أيضاً اكتفاءً ببيان الذي سيذكره في استحالة كون الهوية

١. ش: نفسه؛ هامش «ش»: بعينه.

٢. ج، ش: كأن.

٣. ج: وجودها.

٤. س: في العلم بأنه عقل يكفي.

٥. ج: و كما.

٦. ش: لم يبيَّن.

داخلة فيها؛ لأنَّه يجري فيها بعينه<sup>١</sup>.

والدليلان المذكوران إنما يتمان إذا كانت المهيَّة متصوَّرة بِكُنْهِها.

أما الدليل الأول؛ فلأنَّه إذا<sup>٢</sup> كانت متصوَّرة لا بِكُنْهِها جاز أن يكون العلم بالهيَّة بالوجه هو العلم بالوجود كذلك؛ وَعدم خطور الوجود في العقل بالوجه عند تصوَّرنا الهيَّة بالوجه من نوع.

وأما الدليل الثاني؛ فلأنَّه لو لم تكن المهيَّة متصوَّرة بِكُنْهِها جاز أن يكون الوجود عينها وَمع ذلك يمكن أن لا تصدق بِوجودها<sup>٣</sup>؛ لأنَّه غير معلوم لنا بخصوصه؛ فإنَّ تصوَّر الإنسان بوجه الصدح من غير أن يعلم خصوصية ذات الإنسان لا يستلزم العلم بأنَّه إنسان ضرورةً.

<ولا> يمكن أيضًا أن تكون <الهويَّة داخلة في مهيَّة هذه الأشياء وإلَّا كان> الوجود <مقوماً لا يستكملا تصوَّر المهيَّة دونه> وليس كذلك؛ إذ المهيَّات المعقولة يتم تصوَّراتها بدون الوجود واعتباره؛ فلا يكون جزئاً لشيء منها.

فإن قيل: المقصود أنَّ الوجود خارج عن جميع المهيَّات الممكنة؛ ٥/٥ وما ذكرتم في بيانه لو تم لدليٰ ٦/٦ على أنَّ الوجود زائد على المهيَّات المتصوَّرة؛ فلا ينطبق الدليل على الدعوى.

قلت: لا شكَّ أنَّ المهيَّات الممكنة تستند إلى فاعلها من حيث إنها

١) ج: نفسه.

٢) من: لو.

٣) ج: لوجودها.

موجودة لا من حيث هي؛ فإنَّ الإنسان من حيث إِنَّه موجود مستند إلى الفاعل لا من حيث إِنَّه إنسان. فالفاعل يرتبط الوجود بها و تتحقق نسبته إليها؛ و ظاهرُ أنَّ انتساب المهيّات إلى الفاعل على مُتَّبِرَةٍ واحدةٍ لا يختلف باختلافها وكذلك نسبة الوجود إليها؛ فإذا ثبت زِيادَتِه في البعض فقد ثبت في الكل.

<و> أيضًا: لو كان الوجود داخلاً في المهيّة <يستحيل رفعه عن المهيّة توهمًا> أي لما أمكن أن يتوهّم رفعُ الوجود مع بقاء المهيّة . كالواحد للإثنين؛ إذ لا يمكن أن يتوهّم ارتفاع الواحد مع بقاء مهيّة الإثنين و ليس كذلك؛ وقد بيّن<sup>١</sup> ذلك بأنَّ<sup>٢</sup> ارتفاع الجزء هو بعينه ارتفاع الكل لا أنه ارتفاع آخر؛ ومن المستحيل أن يتصرّف انفكاك الشيء عن نفسه . وفيه نظر؛ لأنَّ عدم العلة علة لعدم المعلول؛ ولا شكَّ أنَّ الجزء علة لوجود الكل؛ فيكون عدمه علة لعدمه.<sup>٣</sup>

و أيضًا: العقل الصريح يحكم بصحة قولنا: «عدم الجزء فعدم الكل»؛ فيكون بينهما<sup>٤</sup> تقدّم وتأخر ذاتي على أنَّ الكل كالإثنين إذا وجد يكون هناك موجودات ثلاثة متغيرة بالذات قطعًا: الكل من حيث هو كل و كل واحد من الوحدتين؛ فإذا انتشفي واحد من تينك<sup>٥</sup> الوحدتين

١. ش: بيّن؛ هامش «ش»: بيّن.

٢. ط: آن.

٣. س، ش: + لاعينه. ٤. ج: عليهم.

٥. ش: تلك؛ هامش «ش»: تينك.

النفي موجودان من تلك الموجودات الثلاثة و هما الكلّ من حيث هو كلّ و واحد من جزئيه؛ فهناك عدمان و معدومان متغايران<sup>١</sup> بالذات. فلا يمكن أحدهما هو الآخر، بل السر فيه أنَّ الجزء علة لتحقيل ذات الكلّ من حيث هو و به قوام الكلّ؛ أعني أنه داخل في ذاته؛ و من المستحيل أن يتواهم بقاء مهية الكلّ بدون ما لا تتحقق تلك المهيّة و لا تقوّم من حيث هو إلا به بخلاف العلل الآخر و اللوازم؛ إذ ليس لها مدخل في طبيعة الذات من حيث هي، بل هي إنما تكون خارجة عنها؛ فيصبح أن يتواهم انتفاوها مع بقاء الذات.

<و> أيضاً لو كان الوجود جزئاً من المهيّة <لكان قياس الهوية من الإنسان> مثلاً <قياس الجسمية والحيوانية و كان> الشأن و الأمر <كما أنَّ من يفهم الإنسان إنساناً> بأن يتصوره بكلّه و ذاته لاشيء آخر <لا يشك في أنه جسم أو حيوان؛ إذا فهم الجسم أو الحيوان؛> لأنَّ ثبوت الذاتي لما هو ذاتي له ضروري عند إخبار الذاتي في العقل <كذلك> يجب أن <لا يشك> من يفهم ذات الإنسان <في أنه موجود وليس كذلك، بل يشك ما لم يقم حس أو دليل؛> فلا يمكن الوجود جزئاً من الإنسان.

تلخيص هذا الدليل أنَّ الوجود لو كان جزئاً من المهيّة لوجب أن

١. ج، ش؛ متغيران؛ هامش «ش»؛ متغيران.

يحصل لنا التصديق بوجودها عند تصوّرها وليس كذلك.

وفي الأدلة المذكورة في نفي كون الوجود جزئاً من المهيأة<sup>١</sup> نظر:  
أما الأول: بأن نقول: إن أريد بقوله: «لا يستكمل تصورها» أنها  
لاتحصل بكتئها في العقل بدون الوجود، فنفي التالي من نوع؛ وإن أريد<sup>٢</sup>  
أنها لاتحصل مطلقاً في العقل بدون الوجود فالملازمة من نوعة.

وأما الثاني: فلأنه إن أريد بقوله: «يستحيل رفعه» - إلى آخره - أنه يمتنع توهم ارتفاعه حين يلاحظ المهيء بالكتن فنفي التالي ممنوع؛ وإن أريد أنه يمتنع توهم ارتفاعه مطلقاً - سواء كانت تحصل بالكتن أو بالوجه - فالملازمة غير مسلمة؛ لأنه يجوز أن لا يتصور المهيء حينئذٍ على وجهٍ يكون الوجود ملحوظاً فيها بالذاتية؛ فيمكن للعقل أن يتوهّم رفعه؛ إذ منشأ استحالة هذا التوهم كونه ملحوظاً بالجزئية.

وأما الثالث: فالآن إنما يتم أن لو كانت المهمة متصورة بـكُنهها؛ إذ لو لم تكن كذلك جاز أن يحصل لنا الشك حيثـ<sup>7</sup> في كونها موجودة؛ لأنـها إذا لم تكن متعلقةـ<sup>8</sup> بـكُنهـا جاز أن تكون ذاتـيتها مجهولة فضلاً عن التصديق بشـيتها لها. ألا ترى أن النفس لـنا كانت متصورة باعتبار تـدبير الـبدن تـعرضـوا لإثباتـ جوهرـيتها بالـبرهـان مع زـعمـهم أنـ الجوهرـ جنسـ لهاـ؟!

• ٤٦

٢- نظر.

١٠. ط: جزئاً للمنهجية.

٦٣ - ج

٥. ج: ملاحظة

٣٧٦ - آخرون

٨-٢-٣

<فالوجود والهوية لما يلينا<sup>١</sup> من الموجودات ليس من جملة المقومات> متربع على الأدلة التي ذكرت لتفني الجزئية؛ وإذا<sup>٢</sup> لم يكن من جملة المقومات وقد يبين أنه ليس عيناً لها؛ < فهو من العوارض؛> لأنَّ كونه غير مبائن لها و عدم كونه معروضاً لها ظاهر.

فإن قيل: لا يمكن أن يكون الوجود من العوارض؛ لأنَّ ثبوت العارض للمعرض فرع ثبوت المعرض إن ذهناً فذهناً وإن خارجاً فخارجياً؛ فذلك الثبوت المتقدم إن كان هو الثبوت المتأخر يلزم توقفُ الشيء على نفسه؛ وإن كان غيره نقل الكلام إليه و يلزم التسلسل.

قلنا: إنَّ عروض الوجود للمهيئة و زيادته عليها في نظر العقل و اعتباره بمعنى أنه يمكن للعقل أن يلاحظها من حيث هي من غير اعتبار الوجود و العدم -سواء كان ذهنياً أو خارجياً- وإن كانت لا تتفق عن الوجود في العقل و ينسب إليها الوجود في就得ه زائداً عليها عارضاً لها و يجد المهمية قابلة له؛ وهذا هو المراد بشبوت الوجود لها في الذهن لا ما هو المتبادر منه و إلا يلزم المحال المذكور.

و إذا ثبت أنَّ الوجود من العوارض<sup>٣</sup> فلا يمكن أن يكون من العوارض المفارقة، بل هو<sup>٤</sup> من العوارض<sup>٥</sup> <اللازمة.> لأنَّه يمتنع

١. ش: يتنا.

٢. من: إذ.

٣. ط: فلا بد أن يكون.

٤. من، ش: - فلا يمكن... هو.

٥. ش، ط: - من العوارض.

بديهيةً بقاء المهيّة بدون الوجود؛ فكُلّما انتفى الوجود لم تبق المهيّة؛  
فيكون لازماً.

لا يقال: فحيثُنَتِي يلزم تقدُّم الوجود على المهيّة؛ لأنَّ ما ذكرتم يقتضي  
أن يكون كونها مهيّة<sup>١</sup> بسبب الوجود وليس كذلك؛ إذ الوجود عارض  
لها.

لأنَّا نقول: لا يلزم مما ذكرتم<sup>٢</sup> تقدُّم الوجود عليها غايته أنَّه يلزم منه  
استلزم<sup>٣</sup> كون المهيّة مهيّة للوجود<sup>٤</sup> ولا محذور فيه، بل نقول: إنَّ الحقَّ  
الصريح الذي لا يحوم حوله شائبة الريب أنَّ الوجود والمهيّة متلازمان  
لا يتقدُّم أحدهما على الآخر ذاتاً و زماناً. أمَّا أنَّه ليس بينهما تقدُّم و  
تأخر زماني فظاهر لاسترة به؛ وأمَّا أنَّه ليس بينهما تقدُّم وتأخر ذاتي  
فلا لأنَّه لو كان بينهما تقدُّم وتأخر ذاتي فلا يخلو إمَّا أن تكون المهيّة  
متقدَّمة على الوجود أو يكون الوجود متقدَّماً<sup>٥</sup> عليها.

لا جائز أن تكون المهيّة متقدَّمة عليه ٧/ بالذات و إلا لوجب أن  
يصح قولنا: «صار الإنسان إنساناً فوجد». إذ التقدُّم الذاتي بين الشيئين  
مصحَّح لدخول الفاء على المتأخر المحتاج وليس كذلك؛ لأنَّ اعتبار  
كونه متقدَّماً<sup>٦</sup> يسلب عنه جميع المفهومات.

١. ش: فاعلية؛ هامش «ش»: ماهية.

٢. ش: ذكرنا.

٤. ج، س: مقدماً.

٥. ج، س: مقدماً.

٢. ج: الوجود.

ولا جائز أيضاً أن يكون الوجود مقدماً عليه؛ لأنَّه لو كان مقدماً عليه فلا يخلو إماً أن يكون باعتبار وجوده في نفسه أو باعتبار ثبوته للمهيئة. لا يجوز<sup>٢</sup> أن يكون باعتبار وجوده في نفسه وإلزامُ أن يوجد الوجود أولاً في حد ذاته ثم يصير الإنسان إنساناً؛ وهو باطل؛ لأنَّ الوجود إذا صار موجوداً في نفسه لم يمكن أن يكون جوهراً لأنَّه أمر إضافي، بل عرضاً<sup>٣</sup>؛ فيمتنع أن يصير وصفاً للإنسان مرتبطاً به؛ لأنَّ ثبوت الصفة الموجودة في حد نفسها للموصوف فرع على ثبوت موصوفها بديهيَّة<sup>٤</sup>. فالموصوف إن كان ثابتاً بهذا الثبوت يلزم الدور؛ وإن كان ثابتاً بغيره<sup>٥</sup> نقل الكلام إليه ويلزم التسلسل؛ ولا يمكن أيضاً أن يكون تقدمة على المهمة باعتبار ثبوته<sup>٦</sup> للمهيئة وإلزام صحة قولنا: «وجد الإنسان فصار إنساناً» وهو باطل؛ لأنَّ قولنا: «وجد الإنسان» يقتضي أن يكون الإنسان إنساناً و موجوداً، وقولنا: «صار إنساناً» يقتضي أن لا يكون إنساناً في تلك المرتبة؛ فيتناقضان.

لا يقال: تقدَّم الوجود على المهمة في الاعتبار بمعنى أنَّ العقل يعتبر الوجود أولاً والمهيبة ثانياً لأنَّ يحكم بأنه وجد فصار إنساناً لا أنه وجد الإنسان فصار إنساناً حتى يتناقض، كما يقال: «إن<sup>٧</sup> الجسم

١. ج: أيضاً.

٢. ط: لاجائز.

٤. ط: بداعنة.

٥. من: لغيره.

٧. ش: إن.

٦. ج: عرض.

٨. س: بشبوته.

النامي بشرط الحساس يصير حيواناً». /٨/

لأننا نقول: الوجود لا يتصور إلا عارضاً مرتبطاً بغيره؛ فلا يمكن للعقل أن يعتبره قبل اعتبار معروضه؛ فلو لم يتقدّم<sup>١</sup> على الوجود فلا أقلّ من أن يكون معه. على أن قولكم: «وجد» يقتضي ارتباط الوجود بغيره؛ فذلك الغير إن كان إنساناً عاد المحذور؛ وإن كان غيره فإما أن يكون مبهمًا<sup>٢</sup> يصير بضميمة الوجود معيناً أو يكون معيناً.

فإن كان الأول يلزم أن يتغير الشيء في ذاته بسبب أمر خارج عنه عارض له؛ وهو باطل؛ لأن ذلك التغيير لا يمكن إلا من أمر داخل كالفصل بالقياس إلى الجنس؛ فإن الحيوان إذا أخذ من حيث هو مبهم واعتبر الناطق فيه صار نوعاً معيناً هو الإنسان؛ فكونه إنساناً إنما يكون بالفصل الذي هو داخل لا بالوجود الذي يتناه زائد.

وإن كان الثاني يلزم أن تتأخر الإنسانية الإنسان عن وجود غيره<sup>٣</sup> لاعن وجود نفسه؛ هذا خلف؛ وأيضاً الوجود من الصفات الاعتبارية المنتزعة عن المهيّة؛ فلو قدم عليها لزم تقدّم الصفة الاعتبارية على موصوفها؛ وهو محال.

إن قيل: إن الصورة متقدّمة على الهيولى مع أنها وصف لها.

١. ج، س: يقدم.

٢. ش: منها.

٣. ط: معيناً أو لا يكون.

٤. ج: غير.

قلنا: الصورة وإن كانت من صفات الهيولى لكنها ليست من صفاتها الاعتبارية؛ والمستحيل تقدّم الوصف الاعتباري على موصوفه. فإن قلت: إذا جاز أن يكون وصف الشيء مقدّماً عليه في الجملة فليجز ذلك في الأوصاف الاعتبارية أيضاً.

قلت: إنَّ الصورة الجوهرية لما<sup>١</sup> كانت غير محتاجة<sup>٢</sup> إلى المحل<sup>٣</sup> في وجودها، بل في عوارضها من قبول الاتصال والانفصال والتشكّل أمكن للعقل أن يعتبر تقدّمها على الهيولى بخلاف الأوصاف الاعتبارية؛ والأعراض التي في وجوداتها محتاجة إلى المحل؛ فإنها يمتنع للعقل أن يعتبر تقدّمها على موضوعاتها.

نعم يمكن تقدّم الوجود على المهمية على مذهب من قال إنَّ الوجود حقيقة الحقائق وإنَّ امتياز بعضها عن بعض بعارض مسماة في المشهور بالمهيات<sup>٤</sup>، كما يقول<sup>٥</sup>: إنَّ حقيقة الإنسان مثلاً هو الوجود ويتّسّع عدّاً بعارضٍ هو الحيوان الناطق على عكس مذهب الجمهور؛ وأثنا على مذهب<sup>٦</sup> الجمهور المشهور بين القوم فلا.  
**<و بالجملة ليس > الوجود <من اللواحق التي تكون بعد المهمية> لما يبيّنا آنفًا<sup>٧</sup>**

١. س: كما.

٢. ج، س، ش: محتاج.

٣. س: بالمهمية.

٤. ج: يقال.

٥. س، ش، ط: المذهب.

٦. ط: الجمهور.

قد يتورّم من هذا الكلام أنَّ الوجود من الاعتبارات المتقدمة على المهيأة؛ لأنَّ فيه نفي<sup>١</sup> أن يكون الوجود بعد المهيأة؛ وهو فاسد؛ لأنَّه لا يلزم من انتفاء كونه بعد المهيأة أن يكون قبلها؛ إذ يجوز أن يكون معها - كما سبق<sup>٢</sup> - وإنما نفي كونه بعد المهيأة ولم ينف كونه قبلها لأنَّه يتتسارع الوهم إلى تأخُّره عن المهيأة؛ لأنَّها معروضة له؛ فنفي البعدية لئلا يقع غلط.

وللتالي زيادة الوجود على المهيأات الممكنة أراد أن يثبت موجوداً هويته وجوده عين ذاته؛ فقال: >و كل لاحق فلماً أن يلحق الذات عن ذاته و يلزمها وإماً أن يلحقه عن غيره؛< لأنَّ لحق الشيء للشيء أمر ممكِّن في نفسه؛ فلابدَ له من علة؛ فعلته إنما نفس الذات أو غيرها ضرورةً؛ و الوجود لا يمكن أن يكون من اللواحق التي تلحق الشيء عن ذاته؛ لأنَّه لو كان كذلك فلا يخلو إماً أن يلحقه قبل الوجود أو يلحقه بعده.

[١] لا جائز أن يلحقه قبل الوجود؛ لأنَّ محال أن يكون الذي لا وجود له >سواء اعتبر معه صلاحية أن يعرض له الوجود أو لا < يلزمها شيء يتبعه في الوجود؛ لأنَّ استفادة الموجود وجوده من المعدوم الصرف بديهيَّة<sup>٣</sup> الاستحالَة.

١. ش: نفي: ما شدَّه: نفي.

٢. ج: - كما سبق.

٣. س: بديهيَّة.

قيل: لو تم<sup>١</sup> ذلك لزم أن لا تكون المهيّات الممكّنة قابلة لوجوداتها؛ لأنّ بديهيّة العقل حاكمة بأنّ ما لا وجود له لا يمكن أن يكون له شيء يتبعه في الوجود سواء كان بالإيجاد والإفاده أو بالقبول والاستفادة. وأجيّب عنه بأنّ قابل الوجود مستفيد له؛ فلابد أن يعتبره<sup>٢</sup> العقل معّرّى عن الوجود لثلا يلزم تحصيلُ الحاصل و عن العدم أيضًا حتى لا يلزم اجتماعُ المتنافيين بخلاف معطى الوجود سواء كان في وجود نفسه أو وجود غيره؛ فإنّه يستحيل أن لا يكون موجوداً ضرورةً أنّ مرتبة الإيجاد والتائير متّأخر عن مرتبة الوجود؛ فما لم يوجد الشيء لم يوجد<sup>٣</sup> هذا. / 10 /

واعلم أنّ كلام الناقض مبني على أنّ قبول المهيّة للوجود قبول بالمعنى المبادر منه بأنّ يكون للمهيّة ثبوت. ثم إنّ الوجود يعرض لها عروضَ الأعراض ل موضوعاتها وليس كذلك؛ لأنّ القبول بذلك الوجه لا يتصور إلا إذا كان للقابل وجود مستقلّ بدون المقبول؛ و لاشك أنّ المهيّة بالنسبة إلى الوجود ليس كذلك؛ إذ ثبوت المهيّة هو وجودها لا<sup>٤</sup> أنّ الوجود<sup>٥</sup> أمر يحلّ<sup>٦</sup> فيها بعد ثبوتها؛ فحينئذ نقول: إن أراد الناقض بقوله: «لزم أن لا تكون<sup>٧</sup> المهيّة قابلة للوجود» القبول

١. ج: نسلم.

٢. س، ش، ط: يعتبر.

٣. ش: + الشيء.

٤. س: الا.

٥. ج: + لها.

٦. هامش «ش»: تجل.

٧. ج: تكون.

بالمعنى الذي ذكر فالملازمة مسلمة و بطلان التالي من نوع؛ وإن أراد<sup>١</sup> القبول في نظر العقل بمعنى أنه لا يمكن<sup>٢</sup> للعقل أن يجد بينهما نسبة مثل نسبة القابل بالمقابل حين انتزاعه منها الوجود؛ فالملازمة<sup>٣</sup> من نوعة. <فمحال أن تكون المهيّة> الصالحة لأن يعرض لها الوجود <يلزمها شيء حاصل> ويحصل منها أمر موجود <إلا بعد حصولها<sup>٤</sup>> لأن التأثير لا يتضور إلا من الموجود.

[٢.] و لاجائز أيضاً أن يلحقه بعد الوجود؛ وإليه أشار بقوله: <و لا يجوز أن يكون الحصول يلزم بعده الحصول والوجود يلزم بعده الوجود؛ فيكون> أي فيلزم أن يكون <أنه قد كان> الشيء <قبل نفسه> وهو باطل.

هذا إذا كان الوجود السابق عين اللاحق<sup>٥</sup> ظاهر؛ وأنا إذا كان وجوداً آخر فيلزم أيضاً /11/ أن يكون موجوداً بوجودين سواء كان الوجود المتقدم مجتمعاً مع الوجود المستآخر أو غير مجتمع بأن يكون آن عروض الوجود الثاني للمهيّة بعينه آن انتفاء الوجود الأول لكن في استحالة اللازם على هذا التقدير تأمّل<sup>٦</sup>. /12/

و إذا بطل هذان القسمان <فلا يجوز أن يكون الوجود من الواحد

١. ج: -أراد.

٢. س: يمكن.

٣. س: فاللام.

٤. ج: حصوله.

٥. هامش «شن»: الواحد.

٦. س: وجود.

التي للمية عن نفسها؛ لأن اقتضاء لحق شيء لذاتٍ لا يمكن أن يكون من تلك الذات إلا بشرط كونه موجوداً؛ **(إذ اللاحق لا يلحق الشيء عن نفسه إلا الحاصل)**<sup>١</sup> الذي إذا حصل عرض له أشياء سببها<sup>٢</sup> هو؛ ذلك الحاصل؛ **(فإن الملزم المقتضي لللازم)** سواء كان اقتضاوه لوجود<sup>٣</sup> اللازم في نفسه أو لوجوده لغيره<sup>٤</sup> **(علة لما يتبعه ويلزمه؛)** لأن المعروض اقتضاوه له **(و العلة لاتوجب معلولها إلا إذا وجبت؛)** لأن وجوب الشيء عن الشيء فرع وجوبه في نفسه؛ إذ الشيء ما لم يجب إلها بالذات أو بالغير لم يجب عنه شيء.

فإن قيل: إن الوجوب الذاتي من مقتضيات الذات؛ فيكون الذات علة له؛ ولا يتقدم عليه بالوجوب؛ لأنها لو تقدمت عليه<sup>٥</sup> بالوجوب؛ فإنما أن يكون بهذا الوجوب فيلزم أن يكون الشيء قبل نفسه أو بوجوب آخر و نقل الكلام إليه ولا يتسلسل، بل ينتهي إلى وجوب لا يكون وجوب<sup>٦</sup> مقدماً عليه؛ فلا يصح كلية قوله: **(و العلة لاتوجب معلولها إلا إذا وجبت؛)** فلا ينبع المطلوب.

اللهـم! إلا أن يخصص بالوجود ويقال: **(و العلة - أي علة الوجود - لاتوجب معلولها) - إلى آخره -<sup>٨</sup>** فحينئذ يسقط<sup>٩</sup> النقض لكن كلامه

١. ط: و. ٣. ش: بها؛ هامش [ش]: سببها.

٢. ج: للحاصل.

٤. ج: لوجوده.

٤. ج: عليها.

٥. س: لغير.

٧. ج: وجوب.

٦. ج: سقط.

٨. ج: إلى آخره.

لا يساعد ذلك؛ لأنَّه إنْ أرادَ<sup>١</sup> بقوله: «إِنَّ الْمُلَزُومَ الْمُقْتَضِيَ لِلَّازِمِ عَلَةً» آنَّه عَلَةً لِوُجُودِه<sup>٢</sup> فِي نَفْسِهِ فَهُوَ مَمْنُوعٌ؛ وَإِنْ أَرَادَ<sup>٣</sup> آنَّه عَلَةً لِهِ مِنْ غَيْرِ تَقْيِيدِ بِالْوُجُودِ وَغَيْرِهِ - كَمَا هُوَ الظَّاهِرُ - فَهُوَ صَحِيحٌ لَكِنْ إِذَا قَيَّدَ الْعَلَةَ فِي الْكَبْرِيَّ بِالْوُجُودِ<sup>٤</sup> لَمْ يَتَكَرَّرُ الْأَوْسَطُ.

قلنا: لَانْسَلَمَ أَنَّ الْوَجُوبَ الذَّاتِيَّ مِنْ مَقْضِيَاتِ الذَّاتِ، /١٣/ بِلَ الْوَجُوبَ الذَّاتِيَّ كَالْوَجُودِ عَيْنَ<sup>٥</sup> الذَّاتِ؛ فَلَا يَحْتَاجُ إِلَى عَلَةٍ وَالْوَجُوبُ الغَيْرِيُّ مُسْتَفَادٌ مِنَ الغَيْرِ وَهُوَ مُتَقْدَمٌ عَلَيْهِ بِالْوَجُوبِ كَمَا بَيْنَ فِي مَوْضِعِهِ؛ /١٤/ وَأَيْضًا عِنْدَ تَقْيِيدِ الْعَلَةِ فِي الْكَبْرِيَّ بِالْوَجُودِ يُمْكِنُ أَنْ يُبَيَّنَ أَنَّ الصَّفَرِيَّ بِأَنْ يَقَالُ: الْمَرَادُ أَنَّ<sup>٦</sup> الْمُلَزُومَ الْمُقْتَضِيَ لِوُجُودِ الْلَّازِمِ فِي نَفْسِهِ عَلَةً لِلْوُجُودِ وَحِينَئِذٍ يَصِيرُ ضَرُورِيًّا غَيْرَ قَابِلٍ لِلْمَنْعِ لَكِنَّ الْكَبْرِيَّ - سَوَاءَ قَيَّدَ الْعَلَةَ بِالْوُجُودِ أَوْ أَطْلَقَ - فِي حِيزِ الْمَنْعِ. /١٥/

<وَ قَبْلَ الْوُجُودِ لَا تَكُونُ وَجِبْتُ > إِذَا كَانَ الْمَرَادُ بِالْوَجُوبِ هُوَ الْوَجُوبُ الْلَّاحِقُ؛ فَعَدَمُ تَقْدِيمِهِ عَلَى الْوَجُودِ ظَاهِرٌ، بَلْ هُوَ مَتأخِّرٌ عِنْهُ؛ لَآنَّه ضَرُورةُ بَشَرْطِ<sup>٧</sup> الْوُجُودِ؛ وَأَمَّا إِذَا كَانَ الْمَرَادُ الْوَجُوبُ مَطْلَقاً أَوْ الْوَجُوبُ السَّابِقُ فَفِي عَدَمِ كُونِهِ قَبْلَ الْوَجُودِ خَفَاءً؛ وَيُمْكِنُ أَنْ يُبَيَّنَ بِأَنْ يَقَالُ: إِنَّهُ أَيْضًا لَا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ قَبْلَ الْوُجُودِ؛ لَآنَّه مِنَ الصَّفَاتِ

١. س، ش، ط: أَرِيد.

٢. س: لِوُجُودِ.

٣. س، ش، ط: أَرِيد.

٤. س: لِوُجُودِ.

٥. س: بِالْوَجُوبِ.

٦. س: أَنَّ.

٧. ط: + المَحْمُولُ الَّذِي هُوَ.

الاعتبارية المتأخرة عن الوجود.

فإن قيل: الوجوب وإن كان من الصفات الاعتبارية لكنه<sup>١</sup> من الصفات التي يتقدّم على وجود معرضها؛ إذ الشيء مالم يجب إما بالذات أو بالغير لم يوجد؛ فوجوب الشيء قبل وجوده.

قلنا: إنَّ تقدُّم العارضِ الغيرِ المستقلِّ في الوجود -سواء كان له وجود كالأعراض أو لم يكن كالأوصاف الاعتبارية - على وجود معرضه ممتنع، كما سبق<sup>٢</sup>.

وأيضاً: الوجوب إما بالذات أو بالغير؛ فإنَّ كان الأول فهو لا يتقدّم على وجود الواجب؛ لأنَّه يستحيل تقدُّمُ أمرٍ عليه؛ /١٦/ وإنَّ كان الثاني فهو وإنَّ كان مقدَّماً على فعلية نسبة الوجود إلى المهيَّة كالإمكان لكنَّه ليس مقدَّماً على نسبة الوجود إليها؛ لأنَّ إذا اعتبرنا مهيَّة الممكِّن ونسبنا الوجود إليها وجدنا الإمكَان ككيفية لهذه النسبة وبواسطة تحقُّق علل الوجود تخرج هذه النسبة عن صرافة الإمكَان وتنتهي إلى الوجوب وهو الوجوب السابق. ثمَّ تصير<sup>٣</sup> موجودة بالفعل. فهذا الوجوب مقدَّم على الاتصاف بالفعل ومتَّأخر عن الاتصاف بالإمكان، كما أنَّ الإمكان أيضاً مقدَّم على الاتصاف بالفعل ومؤخَّر<sup>٤</sup> عن مطلق الاتصاف؛ إذ هو كيفية له؛ وأيَّاً إنَّ تتأخر الوجوب

١. ج: لكنها.  
٢. ج: + بيانه.  
٣. ج: لم يصر.  
٤. ج: متَّاخر.

عن هذا الوجود هل يكفي في الإيجاد<sup>١</sup> أم لا فكلام آخر لادرخ له في تقدم الوجود على الوجوب الذي هو غرضنا؛ والظاهر<sup>٢</sup> أنه لا يكفي، بل لابدّ فيه من تأخّر الوجوب عن الوجود بالفعل. فثبتت بعض المفهومات يستدعي الوجود بالفعل وبعضاً يستدعي الوجود مطلقاً على ما يتضمنه العقل الصريح؛ وأمّا ما ليس فيه رائحة الوجود - كالمعدوم الصرف - فلا يثبت له شيء قطعاً؛ فعلى هذا يجب أن يحمل الوجوب الذي في الدليل على الوجوب اللاحق حتى ينطبق الدليل على الدعوى.<sup>٣</sup> / 17/

بقي هيئنا شيء وهو أن الإمكان مستند إلى ذات الممكن<sup>٤</sup> من حيث هي؛ فيكون معلولاً لها<sup>٥</sup>؛ فيلزم أن تكون علته التي هي الذات واجبة قبل ثبوت الإمكان لها. فهذا الوجوب لا يجوز أن يكون وجوباً ذاتياً وإلا يلزم الانقلاب ولا يجوز أيضاً أن يكون وجوباً بالغير؛ لأن الوجوب الغيري متأخّر عن الإمكان، لما سبق.

و<sup>٦</sup> ما قيل في الجواب عنه من «أنا نختار كونه وجوباً ذاتياً ونمنع لزوم الانقلاب وإنما يلزم أن لو كان وجوب الوجود؛ وأمّا إذا كان<sup>٧</sup> وجوب الإمكان فلا. فالإمكان ضروري الإمكان لاضروري الوجود في حد نفسه ليلزم المحال. فهذا الوجوب يجوز أن يتأخّر عن اتصاف

١. ج: الاتحاد.  
٤. ج: - لها.

٢. ج: أيضا.  
٥. ج: + أما.

٣. ط: مسكن.  
٦. مس: - كان.

المهيبة بالوجود كالإمكان و يتقدّم على اتصاف المهمة بالإمكان.» فمدفع بـأنَّ الكلام في وجوب وجود العلة لا في وجوب أى مهومٍ كان لها كما لا يخفى إلَّا أنْ تقييد<sup>١</sup> العلة بالوجود كما أشرت إليه بقولي<sup>٢</sup>: «يمكن أنْ يبيّن الصغرى» إلى آخره.

ولما لم يمكن<sup>٣</sup> الإيجاد واقتضاء الوجود بدون الوجوب المؤخر عن الوجود <فلا يكون الوجود مما تقتضيه المهمة في ما وجوده غير مهمته بوجهه من الوجوه.>

و إذا ثبت أنَّ الوجود لا يمكن أن يكون من مقتضيات المهمة و لابدَ لل موجودات الممكنة من مبدأ موجود: <فيكون إذن المبدأ الذي> يصدر <عنه الوجود> أي وجود الممكنات<sup>٤</sup> <غير المهمة> المقترنة بالوجود، بل هو عين الوجود: <و ذلك لأنَّ كلَّ لازم و مقتضٍ و عارض فإِمَّا من نفس الشيء و إِمَّا من غيره> ضرورة<sup>٥</sup> <و إذا لم تكن الهوية للمهمة التي ليست هي الهوية<sup>٦</sup> عن نفسها فهي لها عن غيرها.> بهذا القدر من الكلام يثبت ما ادعاه.

و أمّا قوله: <فكلَّ ما هوته غير مهمته و غير المقومات فهوته عن<sup>٧</sup> غيره;> فلا تظهر الفائدة فيه، بل الظاهر أنه تكرار؛ وكلَّ ما كان

١. ج: يعتقد؛ ش: بقيـد.

٢. س، ش، ط: لم يكن.

٣. س، ش، ط: وجودات الممكنة.

٤. ش: بالهوية.

٥. س: ضرورة.

٦. ج، س، ش، ط: من.

هويتها مستفادة من الغير فهو ممکن لا بد له من علّة؛ ولا يمكن أن تذهب العلل إلى غير النهاية، لاستحالة التسلسل. <فيجب أن ينتهي إلى مبدأ لا مهية له مبادنة للهوية> أي تكون هويتها عين ذاته؛ لأنها لا يمكن أن تكون خارجة عن ذاته كما يتبين؛ ولا يمكن أيضاً أن تكون جزئاً لها اتفاقاً ولما سنيتها عن قريب؛ فتعين أن مبدأ الموجودات يجب أن يكون الوجود عينه.

قال بعض المحققين: مراتب الموجودات في الموجدية بحسب التقسيم العقلي ثلاثة لازيد<sup>١</sup> عليها:

[١.] أدنىها الموجود بالغير؛ أي الذي يوجده غيره؛ فهذا الموجود له ذات وجود يغاير ذاته و موجود<sup>٢</sup> يغايرهما<sup>٣</sup>؛ فإذا نظر إلى ذاته و قطع النظر<sup>٤</sup> عن موجوده أمكن في نفس الأمر انفكاك<sup>٥</sup> الوجود عنه؛ ولا شبهة في أنه يمكن أيضاً تصوّر انفكاكه عنه<sup>٦</sup>؛ فالتصوّر والمتصور كلاهما ممکن؛ وهذه حال المهيّات الممكّنة كما هو المشهور.

[٢.] وأوسطها الموجود بالذات بوجود غيره؛ أي الذي تقتضي ذاته وجوده اقتضائياً تماماً يستحيل<sup>٧</sup> معه انفكاك الوجود عنه؛ فهذا الموجود له ذات وجود يغاير ذاته؛ فيمتنع انفكاك الوجود عنه

١. ش: مرته؛ هامش وش؛ مزيد.

٢. س: موجود.

٣. ج: مثابير لهما.

٤. ج: + إلى غيره.

٥. ج: - عنه.

٦. ش: - يستحيل.

٧. ج: مثابير لهما.

٨. ش: مرته؛ هامش وش؛ مزيد.

بالنظر إلى ذاته لكن يمكن تصور هذا الانفكاك؛ فالتصور محال والتصور ممكّن؛ وهذه حال واجب<sup>١</sup> الوجود تعالى على مذهب جمهور المتكلمين.

[٢.] وأعلاها الموجود بالذات بوجودٍ هو عينه: أي الذي وجوده عين ذاته؛ فهذا الموجود ليس له وجود يغایر ذاته؛ فلا يمكن تصور انفكاك الوجود عنه، بل الانفكاك وتصوره كلاهما محال.

ولا يخفى على ذي مسكة أن لامرتبة في الموجودية أقوى من هذه المرتبة الثالثة التي هي حال الواجب تعالى عند جماعة ذوي بصائر ثاقبة وأنظار صائبة<sup>٢</sup>؛ ولم يريدوا<sup>٣</sup> بقولهم: «إن وجوده تعالى<sup>٤</sup> عين ذاته<sup>٥</sup>» أن ذاته تعالى فرد من أفراد مفهوم الوجود المطلق المشترك العارض للأشياء حتى يرد عليهم أن تصور الانفكاك ليس بمستحيلٍ حينئذٍ؛ لأن الذات على هذا التقدير غير الوجود بحسب الواقع؛ فيتصور<sup>٦</sup> الانفكاك بينهما كمرتبة الأوسط للوجود؛ فيلزم أن لا تتحقق المرتبة الثالثة التي هي المرتبة العليا، بل أرادوا به أنه تعالى هو الوجود<sup>٧</sup> المحسن؛ يعني أنه بحقيقة لوحصل في العقل لما أمكن للعقل أن يفضله إلى معرض غير الوجود وعارض هو الوجود، كما

١. س، ش، ط: الواجب. ٢. ج: صافية.

٣. س: لم يريدوا. ٤. ج: + تعالى.

٥. ج: - حيثلي.

٦. ج: ش: الموجود.

٧. ش: فتصور.

أنه يفصل الموجودات الممكنته إلىهما كالإنسان؛ فإنه عند التفصيل وجده العقل أنه أمر يعرضه الوجود؛ فهو شيء موجود لا أنه موجود من حيث هو بلا اعتبار شيء معه؛ ولذلك يحتاج الممكنا إلى علةٍ يجعل ذلك الأمر المغاثر للذات مرتبطاً بها؛ ولا يحتاج الواجب إليها لعدم المغاثرة بين الذات والوجود؛ فلا يتصور الانفكاك بين ذاته تعالى وبين كونه موجوداً وهو كونه بحيث تصدر عنه الآثار الخارجية بخلاف المرتبتين الأخيرتين؛ وأما تصوّر الانفكاك بين الذات وبين مفهوم الوجود<sup>١</sup> المطلق البديهي التصور فهو ممكناً؛ لأنَّه يغاير الذات.

فإن قيل: المراتب الثلاث<sup>٢</sup> للموجود و<sup>٣</sup> هو ما قام به الوجود؛ فيكون مغاثراً له؛ فلاتتحقق المرتبة الثالثة التي هي المرتبة العليا؛ إذ كلَّ غيرين يتتصور الانفكاك بينهما.

قلتُ: تقسيم الموجود إلى هذه المراتب ليس بحسب معناه اللغوي حتى يرد ما ذكرتم، بل بحسب معناه الحقيقي المعبر عنه بالفارسية بلفظ<sup>٤</sup> «هست» و لاشك أنَّ ذلك المعنى لا يقتضي<sup>٥</sup> المغاثرة، بل يحتمل أن يتحقق<sup>٦</sup> مع المغاثرة و بدونها؛ إذ مآلته أنه أمر تظهر عنه الآثار

١. ج: الموجود. ٢. س: الثالث. ٣. من، ش، ط: + الموجود.

٤. س، ش، ط: بلفظة. ٥. ش: لا يقتنى؛ هامش «ش»: لا يقتنى.

٦. ج: -أن يتحقق.

الخارجية سواء كان ذلك الظهور لذاته من غير قيام شيء به أو لأجل قيام شيء آخر به.

ولو سلّم أن هذا التقسيم بحسب معناه اللغوي نقول: القيام أعمّ من أن يكون حقيقةً كقيام الوصف بموصوفه<sup>١</sup> أو غيره كقيام الشيء بذاته الذي مرجعه عدم القيام بالغير كما قيل في حد الجواهر<sup>٢</sup> أنه أمر يقوم بذاته: أي لا يكون قائماً<sup>٣</sup> بالغير؛ وظاهر أن التجوز في معنى القيام لا يستدعي التجوز في وقوع الموجود على شيء.

ولو سلّم أنه يستدعيه نقول: إن الحكماء لا يتحاشون عن ذلك، بل صرّح الشيخ أبو علي في تعليقاته بذلك حيث قال: «إذا قلنا: «واجب الوجود موجود» فهو لفظ مجاز معناه أنه يجب وجوده لا أنه شيء موضوع فيه<sup>٤</sup> الوجود..» /18/

### [١.] فصّ

فصّ الشيء عبارة عن خلاصة الشيء و زُبدته؛ ولما كانت<sup>٥</sup> المباحث المذكورة في هذه الرسالة عين الحكمة و خلاصتها مسائلها عنون كل طائفة مخصوصة منها بالفصّ ليشعر في أول الأمر بجلالة مكانتها<sup>٦</sup> و

---

|                      |                |
|----------------------|----------------|
| ١. ج: بموصوفها.      | ٢. ط: الجواهر. |
| ٣. س: قياماً.        | ٤. ج: ش: له.   |
| ٥. هامش «ش»: مكانها. | ٦. ج: مكانها.  |

نفاسة شأنها حتى يرحب الطالبون في تحصيلها رغبةً كاملةً. /19/  
 <المهيئة المعلولة لايمتنع<sup>١</sup> في ذاتها وجودها> أي لا تكون ممتنعة  
 عن الوجود لذاتها <و إلأ> أي وإن كانت ممتنعة لذاتها <لم  
 توجد> وإلأ يلزم الانقلاب من الامتناع الذاتي إلى الإمكان <و  
 لا يجب وجودها بذاتها و إلأ لم تكن معلولة> للتنافي بين الوجوب  
 الذاتي<sup>٢</sup> والاحتياج إلى الغير الذي يستلزم الإمكان: <فهي في حد  
 ذاتها ممكنة الوجود> ضرورة انحصر المفهومات في الثلاث؛ فإذا  
 لم تكن واجباً أو ممتنعاً لذاته تعين أن تكون ممكناً لذاته.  
 <و تجب بشرط مبدئها و ممتنع بشرط لامبديتها> لأن الممكن  
 لا يخلو من أن تكون علته موجودة أو معدومة؛ فإن كانت<sup>٣</sup> موجودة  
 فالإمكان واجب بالغير وإن كانت معدومة فالإمكان ممتنع بالغير؛ إذ  
 عدم علته علة لعدمه؛ الوجوب بالغير يسمى الوجوب السابق إذا كان  
 متقدماً على وجود المعلول؛ لأنّه وجب من علته ثم وجد؛ والمراد  
 بالسبق الذاتي؛ فلا يلزم اتصف الهيئة بوجوب الوجود حال كونها  
 معدومة؛ كيف وهي في تلك الحالة ممتنعة بالغير؟؛ وإذا كان متأخراً  
 عن وجود المعلول يسمى الوجوب<sup>٤</sup> اللاحق والضرورة بشرط

١. س، ش: لامتنع.

٢. س: الذاتي.

٣. ج: كان.

٤. س، ش: ط: الوجود.

المحمول؛ لأنَّ كُلَّ ممكِن موجود يجُب وجوده بشرط كونه موجوداً. فإنْ قيلَ: لِمَ لا يجوز أن يكفي في وقوع أحدٍ طرف الممكِن رجحانه الحاصلُ من العلة الخارجية من غير أن ينتهي إلى حدَ الوجوب؛ فلاتكون تجُب بشرط مبدئها.

قلنا: العلة التي بها يقع وجود الممكِن - أعني علته التامة - لا بدَّ أن تكون بحيث يجب بها الوجود؛ إذ لو لم يجب بها أمكن أن يتحقق معها الوجود والعدم؛ إذ لا جهة للامتناع؛ فأمكن أن يقع بالنسبة إلى تلك<sup>١</sup> العلة الطرف المرجوح<sup>٢</sup> وقوع الطرف المرجوح بالنسبة إليها لا يمكن بدون رجحانه على الطرف الراجح بالنسبة إليها؛ وهو باطل، لمنافاته مقتضى ذاتها وهو رجحان الطرف الراجح وإذا كان الوجود حاصلاً للمهيئة المعلولة عن غيرها؛ <فهي في حد ذاتها هالكة> عارية عن الوجود باطلة في نفسها <و> تلك المهيئة المعلولة <من الجهة المنسوبة إلى مبدئها واجبة> الوجود <ضرورة>؛ فكل شيء هالك إلا وجهه > يمكن أن يراد بالوجه الذات، كما يقول العرب: «أكرم الله ذات الحق تعالى؛ فإنه بحث الوجود؛ فكل شيء هالك إلا وجهه أولاً وأبداً؛ ولا يحتاج العارف إلى قيام القيامة حتى يسمع ندائِه تعالى:

١. جـ - أحد. ٢. جـ، شـ: ذلك.

«لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْفَهَارِ» بل هذا النداء لا يفارق سمعه أبداً، ويجوز أن يرجع ضمير «وجهه» إلى الشيء كما هو الظاهر من سياق كلامه: أي كل شيء من الممكنات هالك من جميع الوجوه إلا وجهه المنسوب إلى مبدئه<sup>١</sup>: لأن ذات الممكن إذا اعتبر من حيث هي بدون علته يكون هالكأ محضاً عدماً صرفاً؛ وإذا اعتبر من الوجه الذي سرى<sup>٢</sup> إليه الوجود من الحق الأول يكون موجوداً؛ فإذا ذُكر في ذاته إلا ذاته تقدست.

## [٢.] فص]

<المهية المعلولة لها عن ذاتها لأن ليست لها عن غيرها أن توجد؛ والأمر الذي عن الذات قبل الأمر الذي ليس عن الذات.> قال الشيخ في إلهيات الشفاء: «إذا كان شيء من الأشياء لذاته سبباً لوجود شيء آخر كان سبباً له دائمًا مادامت ذاته موجودة؛ فإن كان دائم<sup>٣</sup> الوجود كان معلوله دائم الوجود؛ فيكون مثل هذا من العلل أولى بالعلية؛ لأنه يمنع مطلق العدم للشيء؛ فهو الذي يعطي الوجود التام للشيء؛ وهذا هو المعنى الذي يسمى إيداعاً عند الحكماء وهو تأييس الشيء بعد

١. س: المبدئ.

٢. ش: يسرى.

٣. س: دائم.

ليس مطلقاً<sup>١</sup>؛ فإن المعلول في نفسه أن يكون ليس و يكون له عن علته أن يكون أيس والذى يكون للشيء في نفسه أقدم عند الذهن بالذات لابالزمان<sup>٢</sup> عن الذي يكون عن غيره؛ فيكون كل معلول أيساً بعد ليس بعديّة بالذات» /21/انتهى.

قد يتوهم من ظاهر كلام الشيختين في هذا المقام أن العدم مقتضى ذات الممكן و له تقدّم بالذات على وجود الممكّن. و اعتراض عليه بأن الممكّن متساوي النسبة إلى الوجود و العدم؛ فكما أن وجوده يكون من الغير كذلك عدمه أيضاً يكون من الغير؛ فلا يكون من ذاته.

و أيضاً: لو كان عدمه مقتضى ذاته لكان ممتنعاً بالذات وقد فرضناه ممكناً بالذات؛ هذا خلف.

وبأن تقدّم عدم الشيء على وجوده بالذات باطل؛ إذ لا يصح أن يقال: «عدم الشيء ثم <sup>٣</sup> وجد <sup>٤</sup>». ولانا أن نجيب عنه بأن نقول: الممكّن الموجود <sup>٥</sup> لما كان وجوده من <sup>٦</sup>

غيره فإذا قطع النظر عن الغير واعتبر ذاته من حيث هو لم يكن له وجود <sup>٧</sup> قطعاً؛ وهذا السلب للمعلول ثابت في حد ذاته /22/ لازم له من

١. ج: مطلقاً.  
٢. ج، ش: في الزمان.  
٣. ط: - ثم.  
٤. ط: فوجد.  
٥. ج: الوجود.  
٦. عج: عن.  
٧. ط: وجوده.

حيث هو<sup>١</sup> سواء كان في حالة الوجود أو في حالة عدم وهو المراد بالعدم الذي قيل فيه إنه مقدم على وجود الممكن؛ لأنَّ صريح العقل حاكم بأنَّ وجوده من الغير لأجل أنه ليس بموجودٍ في حد ذاته؛ إذ لو كان له وجود في حد ذاته لم يمكن أن يوجد من الغير<sup>٢</sup> وإنَّا يلزم تحصيل<sup>٣</sup> الحال لآنَّ اتصافه بالعدم الذي هو رفع الوجود ويستحيل اجتماعه معه من مقتضى ذاته ليلزم المحال؛ فإنَّ ذلك بين البطلان لا يتفوه به عاقل فضلاً عن عظامء الحكماء.

أو نقول: المراد أنَّ للمعلول في حد ذاته عدم اقتضاء الوجود ولا استحقاقيته لا عدم الوجود؛ ولاشكَّ أنَّ عدم ذلك الاقتضاء الذي هو مقتضى ذات<sup>٤</sup> المعلول مقدم على وجود المعلول؛ لأنَّ ما لم يتحقق عدم الاقتضاء في ذات المعلول لم يتصور وجوده؛ إذ حينئذٍ يتحقق إما اقتضاء الوجود؛ فيكون الوجود وجود الواجب لا وجود<sup>٥</sup> للمعلول أو اقتضاء عدم؛ فيصير ممتنعاً<sup>٦</sup> بالذات لاموجوداً؛ فعلئي أيهما كان صح قولهم: «الحدث مسبوقية الوجود بالعدم». فإنَّ كان السبق بالزمان فحدث زمامي وإنْ كان بالذات فحدث ذاتي؛ غايتها أن يكون المراد بالعدم أعمَّ من معناه المتبادر. /23/

١. ط: + هو.  
٣. ش: - لأجل... الغير.

٢. ج، س: - حد.

٤. ط: تحصل.

٥. ط: + الممكن.

٦. ط: مستثن.

٧. س: مستثن.

وقد يمنع /24/ كون الأمر الذي عن الذات قبل الذي عن الغير بأنه يجوز أن لا يكون بين ذينك الأمرین علیة و معلولية مطلقاً فضلاً عن أن يكون الأمر الذي عن الذات علة للذى ليس عن الذات؛ ولما كان ما بالذات مقدماً على ما بالغير <فالمهیة المعلولة أن لا توجد بالقياس إليها قبل أن توجد؛ فهي > أي كل مهیة معلولة <محدثة لا بزمانٍ تقدم> بل بالذات، لسبق عدمها على وجودها سبقاً ذاتياً، كما يَبَيَّن؛ و هذا هو المسمى بالحدث الذاتي؛ وأما الحدوث الزمانی فهو سبق العدم على الوجود سبقاً زمانياً؛ وإن فسر الحدوث الذاتي باحتياج الشيء في وجوده إلى غيره كما فسّر الإمام فتحققه ظاهر و تقدمه على وجود المسمكن لا يحتاج إلى كثرة مؤونة؛ إذ يصح أن يقال: «احتاج إلى العلة؛ فأوجده؛ فوجد».

### [٣.] فص]

<كل مهیة مقوله على كثيرين كالإنسان فليس قولها<sup>١</sup> على كثيرين لمهيتها<sup>٢</sup> وإن< أى وإن كان حملها على كثيرين من مقتضى ذاتها لما كانت مهيتها<sup>٣</sup> مقترنة بمفرد<sup>٤</sup>> أي لم تكن مهيتها محمولة على

١. من: قوله.  
٤. ج: بمفرد.

٢. ج: ل Maheratها.  
٣. ج: مهيتها.

واحد بالعدد و إلا يلزم تخلف مقتضى الذات عنها؛ إذ المفروض أنَّ حملها على كثيرين من مقتضاها: <فذلك> أي حملها على كثيرين و اتحادها معها <من غيرها> ضرورة؛ <فوجووها> أي وجود المهيَّة للأفراد و كونها إياها <معلولة> لغير الذات؛ لأنَّه لما لم يمكن أن يكون من الذات تعين أن يكون من غيرها.

#### [٤.] فص]

<كلَّ واحد من أشخاص المهيَّة المشتركة فيها ليس كونه تلك المهيَّة> أي ليس كون كلَّ واحد تلك المهيَّة؛ يعني لا يكون منشأ حمل المهيَّة عليه و اتحادها معه <هو كونه ذلك الواحد> أي لا تستدعي تلك المهيَّة لذاتها خصوصية ذلك الواحد و اتحادها معه؛ و يمكن أن يقال: «إنَّ معناه ليس كون المهيَّة تلك المهيَّة»؛ أي ليس مقتضى نفس تلك المهيَّة هو كونه و اتحاده مع ذلك الواحد؛ فتذكير الضمير في «كونه» باعتبار تأويل المهيَّة بالشيء كالإنسان؛ فإنه لا يمكن أن يوجد لزيدٍ من حيث إنَّه إنسان <و إلا> أي وإن كان اتحاد المهيَّة كالإنسان مع واحد من تلك الأشخاص و هو زيد مثلاً

لأجل أنه إنسان <لاستحالت<sup>١</sup>> أن توجد <تلك المهيّة> وهو الإنسانية مثلاً <لغير ذلك الواحد> وهو عمره؛ <فإذن ليس كونها ذلك الواحد> أي ليس حملها عليه واتحادها معه <واجباً لها من ذاتها؛ فهي> أي كون المهيّة متّحدة مع ذلك الواحد <لسبب<sup>٢</sup>> خارجٍ من ذاتها؛ < فهي معلولة.>

### [٥.٥] فص

<الفصل لا مدخل له في مهيّة الجنس.> يعني أنَّ الفصل المقسّم للجنس لا يدخل في<sup>٣</sup> مهيّة الجنس من حيث هو جنس لامطلقاً، فإنَّ الفصل والجنس والنوع كلُّها واحد بالذات مغایر بالاعتبار؛ فإنَّ المعنى الواحد إذا اعتبره العقل من حيث إنَّه مبهم قابل لأن يكون أشياء كثيرة هو عين كلَّ واحد منها يكون الجنس؛ وإذا اعتبره<sup>٤</sup> من حيث إنه متحصل<sup>٥</sup> بشيء<sup>٦</sup> ليس خارجاً عنه بأن يكون منطبقاً على تمام حقيقته<sup>٧</sup>؛ فذلك المحصل هو الفصل والمتحصل<sup>٨</sup> هو النوع؛ فالفصل من حيث إنَّه فصل وهو كونه محضلاً ومعيناً لا يدخل<sup>٩</sup> في الجنس

٢. ج: للجنس لا مدخل له.

٢. ش: بسب.

١. ج: ط: لاستحال.

٦. ج: لشيء.

٥. ج: + الذات.

٤. س، ش، ط: اعتبر.

٩. ج: مدخل.

٨. س: المحصل.

٧. س: حقيقة.

من حيث هو جنس وهو كونه مبهمًا؛ لأنَّ إيهامه و<sup>١</sup> ترددُه بين أشياء كثيرة إنما هو لأجل عدم اعتبار الفصل فيه؛ لأنَّه لو اعتبر فيه<sup>٢</sup> يلزم أن يكون م Haskell غير مبهم.

قال الشيخ في إلهايات الشفاء: «الذهن قد يعقل معنى يجوز أن يكون ذلك المعنى بعينه أشياء كثيرة كلَّ واحد منها ذلك المعنى في الوجود؛ فيضم إلهايم معنى آخر يعین وجوده بأن يكون ذلك المعنى متضمناً<sup>٣</sup> فيه؛ وإنما يكون آخر من حيث التعيين والإيهام لا في الوجود مثل المقدار؛ فإنه معنى يجوز أن يكون هو الخط و السطح و العمق لا على أن يقارنه شيء؛ فيكون مجموعها<sup>٤</sup> الخط و السطح و العمق، بل على أن يكون نفس الخط ذلك أو نفس السطح ذلك؛ وذلك لأنَّ المقدار هو شيء يحتمل المساواة غير مشروط فيه أن يكون هذا المعنى فقط؛ فإنَّ<sup>٥</sup> مثل هذا لا يكون جنساً - كما علمت - بل بلا شرط غير ذلك حتى يجوز أن يكون هذا الشيء القابل للمساواة هو في نفسه أي شيء كان بعد أن يكون وجوده لذاته هذا الوجود؛ أي يكون محمولاً عليه لذاته أنه كذا سواء كان في بعد أو بعدين أو ثلاثة أبعاد؛ فهذا المعنى في الوجود لا يكون إلا أحد هذه<sup>٦</sup> لكنَّ الذهن يخلق له من حيث يعقل وجوداً

- 
- |                        |                           |                     |
|------------------------|---------------------------|---------------------|
| ١. ط: إيهامه الذي وهو. | ٢. ج: فيه.                | ٣. ج: متضمناً.      |
| ٤. ج، ش: مجموعهما.     | ٥. ش: وإن؛ هامش «ش»: فإن. |                     |
| ٦. ط: + الأشياء.       | ٧. ش: - أبعاد.            | عرج، س، ش: - أبعاد. |

مفرداً.

ثم إن الذهن إذا أضاف إليه الزيادة لم يضف الزيادة على أنها معنى من خارج لاحق بالشيء القابل للمساواة حتى يكون ذلك قابلاً للمساواة في حد نفسه وهذا شيء آخر مضاد<sup>١</sup> إليه خارجاً عن ذلك، بل يكون ذلك تحصيلاً لقبوله للمساواة أنه في بعدي واحدٍ فقط أو في أكثر منه؛ فيكون القابل للمساواة في بعدي واحدٍ في هذا الشيء هو نفس القابل للمساواة حتى يجوز لك أن تقول: إن هذا القابل للمساواة هو هذا الذي هو ذو بعدي واحدٍ وبالعكس وهبنا وإن كانت كثرة<sup>٢</sup> ما<sup>٣</sup> لاشك فيها؛ فهي كثرة<sup>٤</sup> ليست من الجهة التي تكون من الأجزاء، بل كثرة تكون من جهة أمر غير محصل وأمر محصل؛ فإن الأمر المحصل في نفسه يجوز أن يعتبر<sup>٥</sup> من حيث هو غير محصل عند الذهن؛ فتكون هناك غرية لكن إذا صار<sup>٦</sup> محصلاً لم يكن ذلك شيئاً آخر إلا بالاعتبار المذكور الذي ذلك للعقل وحده؛ فإن التحصيل<sup>٧</sup> ليس بغيره بل يتحققه»؛ ٢/25 <فإن دخل> الفصل <وفي إننيته> أي في كونه متعيناً محصلاً؛ فإن الفصل علة لتقويم الحقيقة موجوداً معيناً كالناطق مثلاً؛ فإنه ليس شرطاً يتعلق به الحيوان في أن له معنى

١. س: مفانا.

٢. س: كثير.

٣. ج: ما.

٤. س: كثير.

٥. ج: يعبر؛ ط: يكون.

٦. ط: كان.

٧. س: كثير.

الحيوان و حقيقته، بل في أن يكون موجوداً معيتاً، كما أشار إليه بقوله: <أعني أن<sup>١</sup> طبيعة الجنس تتقم بالفعل> بأن تتحصل في الواقع ذاتاً موجودةً <بذلك الفصل كالحيوان مطلقاً إنما يصير موجوداً بأن يكون ناطقاً و<sup>٢</sup> عجماً لكنه لا تبصير له مهية الحيوان بأنّه ناطق.>

### [٦]. فض

<وجوب الوجود بالذات لا ينقسم بالفصل> أي لا يمكن أن يكون للواجب الوجود<sup>٣</sup> بالذات<sup>٤</sup> فصل<sup>٥</sup> مطلقاً؛ وإنما قلنا إنه لا يمكن أن يكون له فصل <لأنه لو كان> له فصل فلا يخلو من أن يكون مقسماً أو مقوّماً.

فإن كان الأول <لكان الفصل مقوّماً له موجوداً> أي داخلاً فيه باعتبار كونه موجوداً لا باعتبار مهيته - كما سبق - وهو باطل؛ إذ يلزم<sup>٦</sup> تركب<sup>٧</sup> حقيقة الواجب.

<و> إن كان الثاني <كان> الفصل <داخلاً في مهيته> وهو محال؛ إذ يلزم حينئذٍ تركب<sup>٧</sup> ذاتِ الواجب؛ فيلزم أن يكون ممكناً و

٣. ط: لواجب الوجود.

٤. ج: -أن.

٥. ط: أو.

٦. ج: + حيّث.

٧. س: بالفصل.

٨. ج: + حيّث.

قد فرضنا<sup>١</sup> أنه واجب.<sup>٢</sup>

رد عليه بأنَّ الواجب هو ما لا يحتاج<sup>٣</sup> في وجوده الخارجي إلى الغير والممكن هو ما يحتاج في وجوده الخارجي إلى الغير؛ فلو تركَ الواجب من أجزاء عقلية لم يلزم احتياجه إلا في الوجود الذهني إليها وهو لا ينافي وجوبه الذاتي.

وما قيل من «أنَّ الواجب لا يشارك شيئاً من الأشياء في مهية ذلك الشيء؛ لأنَّ كلَّ مهية سواه مقتضية لإمكان الوجود بناءً على برهان التوحيد؛ فلو شارك غيره في مهية ذلك الشيء لكان ممكناً؛ وإذا لم يكن مشاركاً لغيره في مهية من المهميات لم يتحتاج إلى أن ينفصل عن غيره بفصلٍ؛ فلا يكون مرتكباً في العقل» فمدفع بأنَّه يجوز أن يكون له جنس منحصر في نوعه بحسب الخارج كما أنَّه يجوز أن يكون نوع منحصراً في فرد واحد بحسب الخارج؛ وبرهان التوحيد لا ينافي ذلك.

وأيضاً: لانسِلَمْ أنَّ كلَّ مهية سواه -سواء كانت جنسية أو نوعية- مقتضية لإمكان الوجود<sup>٤</sup>، لجواز أن تكون مهية جنسية لاتقتضي الإمكان ولا الوجوب؛ فإذا ضمَ إليها فصلٌ مَا تكون واجباً وإذا ضمَ

١. ط: فرضنا،

٢. ج، ط: + و.

٣. س: هر ما يحتاج.

٤. س: الواجب.

إليها فصل آخر تكون ممكناً كالجسم؛ فإنه إذا كان متاهي الأبعاد يكون ممكناً و إذا كان غير متاهي يكون<sup>١</sup> ممتنعاً.

فإن قيل: المهمية التي من شأنها الوجود إنما أن تقتضي الوجود أو لاقتضيه ضرورة؛ فإن كان الأول كان مقتضاياً للوجود، وإن كان الثاني كان مقتضاياً للإمكان؛ فلا يمكن أن توجد مهمية لاقتضي الإمكان ولا الوجوب؛ إذ لا مخرج عن طرق في التقىضين.

قلنا: إنه يجوز أن تكون للمهمية مرتبة لا تكون فيها متصفة بأحدهما على التعين وإن امتنع خلوها عنهما بحسب الواقع و تعين<sup>٢</sup> أحدهما يكون من جانب الفصل كالحيوان من حيث هو؛ فإنه لا يتصرف بالاضاحك بعينه ولا باللاضاحك كذلك وإن كان لا يخلو عنهما لكونهما متناقضين، بل الاتصال بالاضاحك إنما يتعين إذا كان إنساناً وباللاضاحك إذا كان فرساً مثلاً.<sup>٣</sup>

والصواب أن يقال: إن الجنس والفصل لا يكونان<sup>٤</sup> إلا جزئين للمهمية النوعية؛ فكل ما لا يكون له طبيعة نوعية كافية لا يمكن أن يكون له جنس و فصل؛ فلا يكون للواجب جنس و فصل؛ إذ لا مهمية له؛ لأن حقيقته و ذاته عين إتيته، كما يبين.

١. ج، ش: كان. ٢. ج: تعين.

٣. ج: لا يكون. ٤. ج - كذلك وإن كان لا يخلو... مثلاً.

قال الشيخ في إلهيات المشفاء: «الأول لا مهية له؛ و ما لا مهية له فلا جنس له؛ إذ الجنس مقول في جواب ما هو». /26/ و أما قوله: «إذ مهية الوجود نفسه». <sup>١</sup> فهو: <sup>٢</sup>

إنما بيان لبطلان التالي <sup>٣</sup> بأن يقال: دخول الفصل في مهيته تعالى غير ممكן وإنما يمكن أن لو كان له مهية سوى خصوصية ذاته التي هي الوجود البحث وهو باطل؛ إذ مهية الحق تعالى - كما بين - نفس <sup>٤</sup> الوجود <sup>٥</sup> الشخصي الوحداني البسيط.

و إنما إزالة وهم عسى أن يورد على الملازمة التي في قوله: «و إن كان له فصل مقوم كان داخلاً في مهيته» <sup>٦</sup> كأنه قيل: لأنّ الـ دخول الفصل في مهيته <sup>٧</sup> على ذلك التقدير وإنما يلزم ذلك أن لو كان له مهية و هو منع؛ لأنَّ القوم متّفقون <sup>٨</sup> على أن لا مهية له؛ فأجاب بأنَّ له مهية؛ إذ مهية الوجود نفسه.

### [٧] فحص

«وجوب الوجود لا ينقسم بالحمل على كثيرين مختلفين

- 
- |               |              |                |              |
|---------------|--------------|----------------|--------------|
| ٣. ج: الثاني. | ٤. ج: - فهو. | ٥. ج: + و.     | ٦. ش: بعينه. |
| ٦. س: مهية.   | ٧. س: نفسه.  | ٨. س: يتقدرون. | ٧. س: مهية.  |

**العدد؟**> **٢/٢٧** هذا شروع في **برهان التوحيد**؛ و تقريره: أنَّ واجب الوجود بالذات **لا يمكن** أن يحمل على كثريين بالعدد و يمتنع أن يكون في الواقع إلَّا واحداً <**و إلَّا**> أي وإن كان محمولاً على كثريين **لـكـان مـعـلـولاً**> كما يتبَّه؛ و هو ينافي الوجوب الذاتي، لاستلزمـه الـإـمـكـان؛ فـتـعـيـنـ أـنـ يـكـونـ وـاحـدـاً.

وفيه نظر؛ لأنّه يجوز أن لا يكون مفهوم واجب الوجود ذاتيًّا لما صدق عليه؛ فحيثئذٍ يمكن أن تكون له أفراد لا يكون بينها<sup>٥</sup> ذاتي مشترك إمّا بأن يكون كلّ منها شخصاً<sup>٦</sup> لذاته أو يكون نوع كلّ من تلك<sup>٧</sup> الأشخاص منحصرًا في شخصه؛ فلا يلزم من اشتراك مفهوم الواجب بينها كونها معلولة، بل يلزم أن يكون ذلك المفهوم عارضاً لما صدق عليه و معلولاً<sup>٨</sup> له وليس بمحذور، بل المحذور معلولة الأشخاص؛ وذلك غير لازم.

و يمكن أن يقال: إنَّ كُلَّ مفهومٍ إذاً تكثَرَ فتكتَرَهُ إنَّما يكون بسبَبِ انضمامِ شيءٍ آخرٍ إلَيْهِ؛ إذ لولاه لم يتصرَّفْ فيه تعددٌ قطعاً كالإنسان؛ فإنَّ تعددَه و اختلافَه إنَّما يكون بسبَبِ انضمامِ أمورٍ خارجةٍ عن ذاتِه مضاقةً إلَيْهِ و هي التَّعَيِّنَاتُ؛ /28/ فما لم ينضمَّ إلَى طبيعتِه شيءٌ منها لم يمكِنُ

۲۰۷

ع. ش: شخصیا.

٤

٢. ج: - مشروع في.

۵۔ طہ: سینما

三

• १८ •

۴ کشیده

١٦٣

تعددده.

وإذا تمهد هذا فنقول: إنَّ واجب الوجود لا ينقسم بالحمل على كثيرين؛ لأنَّه هو الوجود<sup>١</sup> المجرَّد؛ أي الوجود بشرط لا؛ فلا اختلاف ولا تعدد فيه؛ لأنَّه بهذا الاعتبار مسلوب عنه جميع الزيادات والأوصاف؛ فلما يمكن أن يحمل على غير أصلًا /29/.

قال الشيخ في إلهيات<sup>٢</sup> المشفاء: «الواجب هو مجرَّد الوجود بشرط سلب سائر الأوصاف عنه. ثمَّ ساير الأشياء التي لها مهارات فإنَّها ممكنة أن توجد به<sup>٣</sup>؛ وليس معنى قوله «أنَّه مجرَّد الوجود بشرط سلب سائر الزواائد عنه» أنَّ الموجود المطلق المشترك فيه إنْ كان موجود هذه صفتة؛ فإنَّ ذلك ليس الموجود المجرَّد بشرط السلب، بل الموجود لا بشرط الإيجاب؛ أعني في الأوَّل أنَّه الموجود مع شرط لا زيادة تركيب؛ وهذا الآخر هو الموجود لا بشرط الزيادة. فلهذا ما كان الكلِّي يحمل على كلَّ شيء وهذا لا يحمل على ما هناك زيادة وكلَّ شيء غيره فهناك زيادة» /30/ انتهى.

وفيه تأمل؛ لأنَّه يلزم على<sup>٤</sup> هذا أن يكون تغافرًا اعتبرياً بين الوجود الذي هو الواجب وبين وجود<sup>٥</sup> الممكن وأن يكون كنه

١. ط: + البحث. ٢. ج، س، ش: - إلهيات. ٣. ش: لـ.

٤. س، ش: + ظاهر. ٥. ط: وجوده.

الواجب بديهيًا؛ لأنَّه على هذا<sup>١</sup> يكون الوجود المطلق بديهيًّا التصور مع اعتبار أن لا يكون معه شيء؛ /31/ فيكون الفرق بينه وبين الوجود المطلق كالفرق بين المادة والجنس إذا اعتبرا في مفهوم واحد هو مفهوم الحيوان مثلاً؛ فيلزم أن لا يكون مغايِراً للمفهوم الاعتباري الذي هو الوجود المطلق إلا بالاعتبار؛ وكل ذلك مخالف لما تقرر من قواعدهم وإن كان لا يخلو عن الإيماء إلى التحقيق.

**<وَهَذَا>** الذي ذكرنا في برهان توحيد الواجب<sup>٢</sup> الحق <أيضاً>  
برهان على الدعوى الأولى> وهو عدم انقسامه بالفصول؛ لأنَّه لو  
كان له فصل و الفصل من وجِهِ بعض الشيء؛ فيكون مركباً؛ فيلزم أن  
يكون معلولاً.

### [٨.] فص

لما بينَ أنَّ وجوب<sup>٣</sup> الوجود لا ينقسم بأجزاء المهمة التي لا تتمايز باعتبار الوجود العيني وإن كان لها تماثل باعتبار آخر أراد أن يبيَّن عدم انقسامه بأجزاء آخر فقال: <وجوب الوجود لا ينقسم بأجزاء القوام /32/ مقدارياً كان> وهو الجزء الذي له مقدار ممتاز في الوضع

١. ج: + التقدير.  
٢. س: الورجوب.

٣. ط: واجب الوجود.

و الإشارة عن الآخر سواء كان لجميع الأجزاء وجود واحد<sup>١</sup> هو وجود الكل كالمقدار المتصل الواحد أو يكون لكل منها<sup>٢</sup> وجود على حدة كما إذا ركبت من مقدارين <أو معنوياً> وهو الجزء الذي يكون متميزاً في الوجود العيني ولا يكون متميزاً في الوضع كالهليولى والصورة للجسم <و إلآ> أي وإن كان منقسمًا بالأجزاء <لكان كل جزء منه إما واجب الوجود؛ فكثير واجب الوجود> وقد برهنا على أنه واحد <و إما غير واجب الوجود وهو<sup>٣</sup> أقدم بالذات من الجملة> وأقرب منها إلى الوجود؛ إذ وجود الكل بتوسط وجود الجزء؛ <فتكون الجملة أبعد> من الجزء <في الوجود> فلا يكون واجباً؛ إذ هو أقرب الأشياء إلى الوجود، بل هو عين الوجود وبتوسطه صارت<sup>٤</sup> موجودة.<sup>٥</sup>

و لا يخفى عليك أن هذا الدليل إنما يجري في ما إذا كان للجزء وجود منفرد؛ وأما إذا لم يكن له وجود مستقل كأجزاء المقدار المتصل الواحد في نفسه فلا؛ ويمكننا أن نبين بوجه آخر /33/ بأن نقول: لا يمكن أن يكون له أجزاء كذلك وإلآ يلزم أن يكون ذا وضع وكل ما كان كذلك فهو مادي والمادي لا ينفك عن الاحتياج في الوجود إلى الغير؛ فيكون

١. وج: وجود وحد.

٢. من، ش: منها.

٣. من، ش: هي.

٤. وج: وبرتسط أمر صار موجودا.

٥. ط: + الأشياء.

٦. وج: - لم يكن.

ممكناً؛ فلا يكون واجباً بالذات؛ هذا خلف.<sup>١</sup>

### [٩] فصل

>واجب الوجود لا موضوع له;< لأنَّه لو كان له موضوع لكان محتاجاً  
إليه وهو ينافي الوجوب الذاتي.

>ولا عوارض له< إن أراد أنه لا عارض<sup>٢</sup> له أصلاً - سواء كانت  
حقيقة أو إضافية - فهو باطل؛ لأنَّ الوجودات كلُّها منه وهو معها و  
متقدِّم عليها باعتبارين مختلفين؛ <sup>٣</sup>/و هذه صفات إضافية لا يمكن  
الشك في اتصافه تعالى بها؛ وإن أراد أنه لاصفات له حقيقة:

[١.] فإنَّ كان المراد أنه ليس له صفات حقيقة مستندة إلى الغير فهو  
مسلم لكنه لا يترتب عليه قوله: >فلا ليش لـه;< إذ يجوز أن تكون له<sup>٤</sup>  
صفات حقيقة مستندة إلى ذاته<sup>٥</sup> تكون تلك الصفات<sup>٦</sup> ساترة له؛ و  
دعوى كون العوارض الغريبة ساترة<sup>٧</sup> و الصفات الذاتية ليست  
بساترة لا يخلو عن تحكم.

[٢.] وإنَّ كان المراد أنه<sup>٧</sup> ليس له صفات حقيقة مطلقاً؛ لأنَّه لو كان

|                  |                 |                |
|------------------|-----------------|----------------|
| ١. ج: - هذا خلف. | ٢. ش: عوارض.    | ٣. ج: - له.    |
| ٤. س: ذات.       | ٥. ج: - الصفات. | ٦. ج: - ساترة. |
| ٧. ج: س: ان.     |                 |                |

له صفات حقيقة فلا يخلو إنما أن تكون مستندة إلى غير أو إلى الذات.  
لا جائز أن تكون مستندة إلى الغير و إلا لزم الاستكمال به تعالى عن ذلك.

ولا جائز أيضاً أن تكون مستندة إلى الذات و إلا لزم أن يكون الواحد الحقيقى فاعلاً و قابلاً؛ ففيه نظر؛ لأنَّه إن أريد أنه يلزم حينئذٍ أن يكون الواحد الحقيقى من جهة واحدة فاعلاً و قابلاً فلزومه<sup>١</sup> غير مسلم؛ وإن أريد أنه يلزم حينئذٍ أن يكون الواحد الحقيقى مطلقاً فاعلاً و قابلاً فلزومه<sup>٢</sup> مسلم و بطلانه مننوع. كيف وقد ذهب الشيوخان إلى أنَّ العلم من صفاتـهـ الحقيقةـ الزائدةـ على ذاتـهـ تعالى؟!

ولم يمكن أن يكون له ساتر مبائن، كما سيأتي؛ فلا يلبس له؛ إذ الخفاء إنما يكون من جهة ساتر مبائن أو مخالط و<sup>٣</sup> قد انتفيا عنه؛ «اللبس» بكسر اللام إسم لما يلبس وبضمها جمعه: < فهو صراح> أي خالص عن وصمة الساتر الذي بد الخفاء؛<sup>٤</sup> < فهو ظاهر>. لأنَّه إذا لم يكن له ساتر يخفيه يكون ظاهراً؛ يعني يكون بحقيقةٍ لو تعلقـ العلمـ بخصوصـ ذاتـهـ لكانـ واصلاًـ إلىـ حقيقـتهـ؛ لأنَّهـ لاـ عوارضـ لهـ تمنعـ الإدراكـ عنـ الوصولـ إليهاـ.

١. م: + الواحد.

٢. ج: + غير.

٣. ج: - و.

٤. ج: - فهو صراح... الخفاء.

## [١٠]. [فقـ]

>واجب الوجود مبدأ كلّ فيض.< الفيض في العرف هو الفعل الصادر عن الفاعل الذي يفعل دائمًا بلا غرض ولا عوض. قال الشيخ في تعليقاته: «الفيض إنما يستعمل في البارئ تعالى وفي العقول لاغير؛ لأنّه لما كان صدور الموجودات عنه على سبيل اللزوم لا لإرادةٍ تابعةٍ لغرضٍ، بل لذاته و كان صدورها<sup>١</sup> عنه دائمًا بلا منيٍّ ولا كلفةٍ تلحقه في ذلك كان الأولى أن يسمى فيضاً<sup>٢</sup>/ولما كان جميع الممكّنات من الأزل إلى الأبد صادرة من الله تعالى إما بالذات أو<sup>٣</sup> بالواسطة؛ و امتنع أن يكون<sup>٤</sup> صدور الأفعال عنه معللاً بالغرض؛ لأنَّ الغرض هو شيءٌ به يصير الفاعل فاعلاً، و محال أن يكون أمرٌ يجعل الواجب الذي هو تامٌ من جميع الوجوه على الصفة التي لم يكن عليها، لاستلزمـه أن يكون ناقصاً من تلك الجهة مستكملاً بغيره<sup>٥</sup>؛ فلاجرم أنه تعالى يجب أن يكون مبدأ لكلّ فيضٍ.

و أيضًا نقول: إنّه يستحيل أن يكون في فعله تعالى غرض؛ لأنّه يمتنع أن يتحقق بدون الشوق، كما إذا تصورنا شيئاً<sup>٦</sup> بأنه نافع يحصل لنا شوق إلى تحصيله<sup>٧</sup> لأجل ذلك النفع وهو الغرض و لا يمكن أن يكون له

٢.ج:-أن يكون.

٢.ج:و.

١.ط: صدوره.

٦.ط: شيا.

٥.ج: عنه.

٣.ج: تحصيل.

سوق؛ لأنّه إذا تمثّل بشيءٍ تبع ذلك التمثّل الوجودُ؛ يعني أن مجرّد علمه تعالى بالأشياء كافٍ في وجوداتها - كما تقرّر عندهم - بخلاف علومنا؛ فإنّها غير كافية فيها؛ فإنّا إذا تمثّلنا<sup>١</sup> بشيءٍ اشتقتنا وإذا اشتتنا تبع ذلك الاستيقاق حركة الأعضاء لتحصيل الشيء.

<وهو ظاهر على ذاته بذاته> يعني أن مبدأ الموجودات عالم بذاته لذاته<sup>٢</sup>؛ لأنّ السبب في كون الشيء عاقلاً هو تجرّده عن المادة؛ و كذلك السبب في كونه معقولاً هو ذلك التجرّد و واجب الوجود مجرّد غاية التجريد؛ فذاته غير محجوبة عن ذاتها؛ أي حاضرة عندها و العلم عبارة عن حضور مجرّد عند مجرّد<sup>٣</sup>؛ أي عدم غيبوبته عنه؛ فيكون ذاته تعالى عالماً بها و العلم بالعلة يوجب العلم بالعلول؛ <فله الكل> أي فيحصل له كلّ الأشياء باعتبار وجودها العلمي <من حيث لا كثرة فيه> لما بيّنا أنّ وجوه الكثرة الذاتية عن ذاته تعالى مسلوبة؛ فهو من حيث إنّه وحداني الذات لا تستند<sup>٤</sup> الكثرة إليه ولا تقتضيها<sup>٥</sup>؛ < فهو من حيث هو ظاهر> يعني أن ذاته تعالى من حيث الذات يظهر مرّةً أخرى بتلك الكثرة التي هي آيات دالة على وجودها؛ و المقصود أنّ ظاهريته الثانية التي هي ظهور بالآيات

١. ج: عقلنا.

٢. ج: - ذاته.

٣. ط: - عند مجرّد.

٤. س، ش: تستند.

٥. س، ش: يقتضيها.

٦. ج: مرتبة؛ ط: مرأة.

ناشئة من<sup>١</sup> ظاهرية الأولى التي هي ظهور بالذات؛ < فهو ينال الكلّ من ذاته>; لأنّه بسبب علمه بذاته الذي هو عين ذاته وصل بالكلّ وأوجده؛ < فعلمه بالكلّ بعد ذاته>; وبعد < علمه بذاته> بعديّة ذاتيّة؛ لأنّ الذات و كذلك علمها بها منشأوه كما سبق أو لأنّه صفة له كما سيصريحة والصفة متأخّرة عن الموصوف تأخّراً ذاتياً.

فإن قلت: قد صرّح الشیخان - و هما أبونصر الفارابی و أبوعلی بن سینا - بأنّ الله تعالى بالأشياء صفة لذاته تقدّست؛ و المشهور من مذهب الحکماء أنّ علمه كساير صفاته عين ذاته؛ يعني أنّ ذاته تعالى بذاته سبب لانکشاف الأشياء و ظهورها عليه لا بواسطة صفة له قائمة به كما هو حالنا؛ فما السبب في ذهابهما<sup>٢</sup> إلى ذلك؟

قلت: لعلّ سببه أنّ العلم من حيث هو علم يستدعي تعلقاً وإضافة إلى شيء؛ لأنّ العلم لا يكون إلا علمًا بالشيء و ذلك الشيء الذي هو المضاف إليه في علم البارئ تعالى<sup>٣</sup> مثلاً إما أن يكون عين العالم، كعلم البارئ تعالى<sup>٤</sup> بذاته أو يكون غيره؛ فحيثني لا يخلو إن تعلق علمه تعالى بذلك الغير إما أن يكون حال وجوده أو يكون حال عدمه. لا جائز أن يكون حال عدمه؛ لأنّ التعلق الذي هو الإضافة

١. ج: عن. ٢. س: ذهابها. ٣. س: ش: - تعالى.

٤. س: ش: - تعالى. ٥. س: لا جائز... عدمه.

يستحيل أن يكون بين العالم والعدم الصرف قطعاً؛ فتعين أن يكون حال وجوده:

إما أن يكون حال وجوده العيني فيلزم أن لا يعلم الأشياء إلا وقت وجودها؛ فينفك العلم بها عن ذاته؛ وهو باطل<sup>١</sup>؛ لأن علم الحق الأول بالأشياء لازم ذاته؛ لأنه مسبب عن علمه بذاته الذي هو عين ذاته؛ وتخلف المعلول عن علته التامة ممتنع.

أو يكون حال وجوده العلمي؛ إما أن يكون حاصلاً في ذات البارئ تعالى على أن يكون صفة له لازمة لذاته أو يكون له وجود مفارق لذاته؛ وحيثئذ إما أن يكون موجوداً في عقل أو نفس أو يكون مفارقأً لجميع الذوات؛ والثالث محال، للزوم القول بالصور الأفلاطونية؛ والثاني أيضاً محال؛ لأنّه يجب أن يكون من جملة<sup>٢</sup> العقولات معقولٌ صدر عنه بلا واسطةٍ من الغير وهو ما لم ابتدأه من علمه بذاته؛ وإذا كان جميع العقولات مرتسمةً في نفس أو عقل لم يمكن أن يوجد معقول كذلك؛ لأن جميعها متاخر عن أحدهما على هذا التقدير؛ فتعين أن يكون حاصلاً في ذات البارئ تعالى صفةً له؛ وفيه نظر؛ لأنّه يجوز أن يكون علمه تعالى بقدماء المجرّدات حال وجودها في الأعيان؛ أعني يكون علمه تعالى بها عملاً

١. س: ظاهر.

٢. ط: جمل.

حضورياً وبساير<sup>١</sup> الأشياء باعتبار حصول صورها في نفس أو عقل؛ تكون تلك الصور علمًا للواجب باعتبار صدورها عنه وعلمًا للنفس أو العقل باعتبار حصولها فيه؛ ولا يدلّ شيء ممّا ذكر على بطلان هذا الاحتمال.

<وَذُوقَ بعْضِ الْمَتَالِهَ أَنَّ عِلْمَهُ تَعَالَى بِالْأَشْيَاءِ عَيْنَ عِلْمِهِ بِذَاتِهِ> لأنَّ جميع ما سواه مستهلكة مندمجة في مرتبة أحديَّة ذاته. ثمَّ بعد تلك المرتبة يخرج من القوَّة إلى الفعل؛ فهو في حكم المجمل والأشياء كالتفصيل له؛ والعلم بالمجمل هو العلم بالمحض من وجه.

<وَيَتَّحَدُ الْكُلُّ بِالنَّسْبَةِ<sup>٢</sup> إِلَى ذَاتِهِ> لأنَّ صور جميع الأشياء وإن كانت حاصلة في ذات الواجب لكنَّها بوجُودِ علميٍّ بسيطٍ كما سنشير إليه؛ فلا اختلاف ولا تعدد في الخارج، بل ليس في الخارج إلا ذات واحدة هي الواجب الحق. <فَهُوَ الْكُلُّ> أي كلَّ الأشياء باعتبار الذات والصفة<sup>٣</sup> <وَحْدَهُ<sup>٤</sup>> أي حال كونه واحداً في الخارج؛ فتكون الذات مع وحدتها في الخارج كلَّ الأشياء؛ ولهذا بيان آخر وتفصيل سيعجيء في آخر هذه الرسالة، إن شاء الله تعالى.

١. ش: سائر؛ ط: ساير.  
٢. س: بالنسب.  
٣. ج: ش: + في.  
٤. ج: وحدة.

## [١١]. فض

<هو الحق؟ فكيف لا وقد وجب؟!> يعني أنه تعالى هو الموجود البحث؛ لأن الوجوب هو استغناء الشيء في كونه موجوداً عن الغير؛ فإذا لم يكن ثابتاً<sup>٣</sup> محسناً كان ذا مهيبة وجود؛ فيلزم افتقاره في كونه موجوداً إلى الغير - كما يبين - وقد فرضنا استغنائه؛ هذا خلف.

<هو الباطن> الخفي عن القوى الإدراكية؛ <فكيف لا> يكون باتناً و قد ظهر؟! أي لأنّه قد ظهر ظهوراً تماماً قوياً بحيث غالب ظهوره على القوى<sup>٤</sup> الدرّاكـة؛ فجعلها<sup>٥</sup> عاجزة عن الإثبات بإدراكـه؛ فاختفى عنها؟ إذ كلّ من الموجودات الممكـنة نورـية تنكشف ذاتـه؛ فلما كثـرت الأنوار و اشتـد ضـوؤـها قصرـت الإدراكـ علىـها و منعـته<sup>٦</sup> عن التـعلـق بماـورـائـها.

و أيضاً ذاتـه تعالى<sup>٧</sup> مـحـض الـوـجـود و ظـهـورـ الأـشـيـاء بـالـوـجـود؛ إذ لـاخـفاء أـشـدـ منـ الدـعـم؛ فـيـكونـ نـورـاً مـحـضاً مـتـناـهـياً فـيـ الـلـطـافـة وـ التـورـانـية؛ فـنـذـلـكـ منـعـ تـعلـقـ إـدـرـاكـنا<sup>٨</sup> بـهـ تـعـالـى<sup>٩</sup> كـالـشـمـس؛ فـإـنـهاـ بـوـاسـطـةـ كـثـرـةـ ضـوـءـهاـ مـحـجـوـبةـ عنـ الـأـبـصـارـ؛ فـلـوـ فـرـضـناـ آـنـهـ مـحـضـ وـ نـورـ

<sup>٣</sup>. ط: + ذاتـا.

<sup>٤</sup>. من: فـيـماـ إـذـاـ.

<sup>١</sup>. ج: وـكـيفـ.

عـرـجـ: عـلـيـهـاـ.

<sup>٥</sup>. من: فـعـلـهـمـاـ.

<sup>٤</sup>. ج: التـرـهـ.

<sup>٦</sup>. ج: إـدـرـاكـهـاـ.

<sup>٧</sup>. ط: - تـعـالـىـ.

<sup>٥</sup>. ج: مـنـهـاـ.

<sup>٧</sup>. ج: طـ: - تـعـالـىـ.

<sup>٦</sup>. ج: طـ: - تـعـالـىـ.

غير مجسم<sup>١</sup> لا يحتجب أبداً عن الأ بصار احتجاباً أشد.<sup>٢</sup>  
وأيضاً: مقولية ذاته لا تتصور بالنسبة إلينا إلا بحسب الوجه و  
الاعتبارات؛ وكل ذي وجه وحيثية له حيثية العراء والإطلاق عنها؛ و  
بهذا اعتبار لا يمكن أن يصل إليه عقلٌ عاقلٌ ولا معرفةٌ عارفٌ؛ فيكون  
باطناً؛ فيجوز أن يشير بقوله: «هو الباطن» إلى هذه المرتبة المسماة عند  
الصوفية باللاتعين؛ وهي التي ظهرت وتعينت باعتبار الأوصاف و  
الحيثيات؛ فليتأمل.<sup>٣</sup>

« فهو ظاهر من حيث هو باطن» يعني أنَّ اتصفه<sup>٤</sup> تعالى بالبطون  
إذا كان ناشتاً من ظهوره الكامل فاتصفه تعالى بصفة الظهور لا ينفك  
عن اتصفه تعالى بصفة البطون؛ لأنَّ الظهور إما بالذات أو بالأيات وأيَا  
مَا كان لا يخلو عن بطون الذات بالقياس إلينا.

اما الأول: فلانه وإن كان قد يتجلى<sup>٥</sup> لبعضٍ من خواص عباده تجلياً  
مغنىً عن الاستدلال والانتقال من الآثار، كما قال: «ما رأيت شيئاً  
إلا وقد رأيت الله قبله<sup>٦</sup>»/38/ لكنه لا ينكشف عليه انكشافاً تاماً، بل  
بقدر ما يفي وسعه به.

١. من، ش، ط: نور مجسم. ٢. ج: + قليتأمل.

٣. ج: - قليتأمل.

٤. ج: اتصاله.

٥. ط: ينجلـي.

٦. ج: - قد.

٧. من: فيه.

وأما الثاني: فلأنَّ الظهور باعتبار الآثار لا يمكن أن ينفك عن بطون نفس الذات وخفائِها<sup>١</sup> من حيث هي؛ إذ لا يمكن لأحدٍ الإطلاع على حقيقة الذات كما قرر؛ ولعلَّم أنَّ ظهور ذاته تقدَّست كما هو بالنسبة إلينا كذلك بالنسبة إلى ذاته تعالى، بل هو أشدَّ وأقوى بخلاف البطون<sup>٢</sup>؛ فإنه لا يمكن إلا بالإضافة<sup>٣</sup> إلينا.

«وباطن من حيث هو ظاهر»؛ لأنَّ صفة البطون له تعالى تستلزم ثبوت صفة الظهور له؛ لأنَّ<sup>٤</sup> البطون لا يثبت له إلا من جهة شدة ظهوره؛ وفي بعض النسخ: «وباطن من حيث هو» و هو أيضاً صحيح؛ لأنَّ صفة البطون له تعالى ناشئة من نفس ذاته من غير اعتبار شيء<sup>٥</sup> معها من المبائن<sup>٦</sup> والمخالط بخلاف الظهور؛ فإنه قد يكون من المخالف وقد يكون<sup>٧</sup> من أمر مبائن ذاته وهو وجودات الممكنات.

ويحتمل أن يقال - على مذاق أهل المشاهدة - إنَّ الظهور والبطون أمران إضافيان لا يعقلان إلا بالقياس إلى الغير؛ فما لم يتحقق الغير ولو بالاعتبار يستحيل تتحققهما<sup>٨</sup>؛ ولما لم يكن عندهم موجود سوى الحق الواجب تعالى لم يكن الظهور والبطون بالقياس إلى غيره، بل

.١ ج، ش: خفائه.

.٢ ط: بطونه.

.٣ ط: بالنسبة.

.٤ م، ش: + من.

.٥ ط: لا ينسب.

.٦ عـج: + آخر.

.٧ ط: المبين.

.٨ ج، س، ط: - من المخالف وقد يكون.

.٩

.٩ ج: تحققها.

بالقياس إليه تعالى؛ فيكون ظاهراً لنفسه بنفسه، كظهوره<sup>١</sup> للعارفين الذين رفع الأغطية عن أعين بصيرتهم وباطناً عن نفسه بنفسه، كبطونه و اختفائه<sup>٢</sup> عن المحجوبين الذين لاتنفتح أعين قلوبهم؛ فحيثية بطونه و ظهوره أمر واحد هو نفس ذاته؛ فصح قوله: « فهو ظاهر من حيث هو باطن وباطن من حيث هو ظاهر».

«فخذ<sup>٣</sup> من بطونه» أي فاجهد أن تتعري عن الكبدورات الجسمانية و تتحلى<sup>٤</sup> بالصفات الرحمانية<sup>٥</sup> حتى تقرب من ذات الحق و تدركه<sup>٦</sup> بأنه لا يمكن أن يدرك متوجهاً «إلى ظهوره» باعتبار المكونات حتى «يظهر» لك<sup>٧</sup> عالم الأعلى من مطالع<sup>٨</sup> أفق عالم الأسفل «و يبطن» عنك نفس ذاته بأن تعرف بالعجز والقصور عن إدراكها.

## [١٢]. فصل

«كلّ ما عُرِفَ سببُه من حيث يوجبه فقد عُرِفَ» إشارة إلى إحاطة علمه تعالى بالأشياء؛ و تقريرها: أنَّ الله تعالى عالم بذاته - كما سبق - و ذاته تعالى علّة و سبب لجميع ما سواه من المكونات و العلم بالسبب

١. س: ظهوره.

٢. ج: احتجابه.

٣. ج: فجد.

٤. س: تحلى.

٥. ش: الرحانية.

٦. ش: هامش.

٧. ج: يظهرك؛ ش: ذلك.

٨. ط: مطلع.

٩. ج: تدرك.

الثامَّ من حيث يوجبه - أي باعتبار خصوصية بها يتعين و يجب صدور المعلول عنه - يستلزم العلم بالمعلول بلا ارتياط، كما إذا فرضنا أنَّ الشمس والقمر يتحرّكان بحركتهما الخاصة على مدار واحد هو منطقة البروج مثلاً و علمناهما كذلك مع العلم بأنَّ نور القمر مستفاد من الشمس<sup>١</sup>؛ وتكون<sup>٢</sup> الأرض في وسط الكل: فلاشك أنَّا نجزم بأنَّه في كل مقابلة ينخسف انحسافاً تاماً جزماً<sup>٣</sup> يقيناً<sup>٤</sup> بلا شبهة و لاشك أنَّ ذاته تعالى سبب تامَّ لواحدٍ منها؛ فيلزم<sup>٥</sup> من العلم بها العلم به والذات مع ذلك الواحد أيضاً علة تامة لآخر؛ فيلزم من العلم بها<sup>٦</sup> العلم بذلك الآخر و<sup>٧</sup> هكذا حتى يحصل له العلم بجميع المعلولات.

<و إذا رتبت الأسباب> دفع<sup>٨</sup> لما يتوهّم من أنَّ أسباب المهيأة التي هي الكليّات يجوز أن تترتب إلى غير النهاية؛ فلاتنتهي إلى الجزيئي؛ فلابيحصل العلم به؛ أي وإذا كانت تلك الأسباب مترتبة<sup>٩</sup> بأنْ يتوقف<sup>١٠</sup> بعضها على بعض <انتهتُ أواخرُها إلى الجزيئيات الشخصية>; لأنَّ الحقائق الجنسية بسبب انضمام الفصول إليها تصل إلى مرتبة لا يمكن أن يتحصل بعدها بالفصل، بل لا يطلب العقل

.١. س: شمس.

.٢. ط: فيكون.

.٣. ج: - جزماً.

.٤. ش: يقيناً.

.٥. ج، س، ش: فلزم.

.٦. ش: بهما.

.٧. ج: متربة.

.٨. ج: رفع.

.٩. س، ط: و.

.١٠. س، ش، ط: توقف.

شيئاً<sup>١</sup> في تحصيلها<sup>٢</sup> حينئذٍ إلاّ التعين والهذية؛ و ذلك إنّما يكون إذا تحصلت نوع الأنواع؛ فحينئذٍ كلّ ما عرض له من الأمور المحصلة تصير الطبيعة به متعينة مشاراً إليها كالجوهر؛ فإنه سبب للجسم و الجسم للجسم النامي و الجسم النامي للحيوان و الحيوان للإنسان و الإنسان لزيده مثلاً؛ فالإنسان<sup>٣</sup> الذي هو آخر ذلك الأسباب ينتهي إلى الأشخاص التي هي نهاية تحصيل تلك الأسباب و<sup>٤</sup> تعينها انتهاء <على سبيل الإيجاب> من غير قصدٍ و اختيارٍ.

ولما كان العلم<sup>٥</sup> بالسبب التام يوجب العلم بمسبيه <فكلّ كلي و جزئي ظاهر عن ظاهريته الأولى<sup>٦</sup>> يعني أنّ جميع المعلومات -سواء كانت كليات أو جزئيات - منكشف<sup>٧</sup> على<sup>٨</sup> ذاته تعالى بسبب ظاهريته الأولى التي هي علمه بذاته و هو نفس ذاته دون ظاهريته الثانية التي هي ظهور بالأيات.

<ولكن ليس يظهر له شيء منها عن ذواتها> إشارة إلى أنّ علمه تعالى بالأشياء ليس علمًا افعاليًا مستفاداً من وجودات تلك الأشياء حتى يلزم تأثره عن الغير في صفاته الحقيقة و استكمال ما هو كامل

<sup>٢</sup>. ج: فان الإنسان.

<sup>٤</sup>. ج: جزوی.

<sup>٩</sup>. س: عن.

<sup>٢</sup>. ج: تحصيلها.

<sup>٥</sup>. ج: + التام.

<sup>٨</sup>. ج: ينكشف.

<sup>١</sup>. ش: سبيا.

<sup>٣</sup>. س: - و.

<sup>٧</sup>. س: الاول.

تام من جميع الوجوه بالغير؛ فلا يحصل له العلم بالأشياء مستفاداً<sup>١</sup> من ذاتها <داخلة في الزمان والآن> لأنّه يعلم الأشياء بواسطة العلم بأسبابها وعللها التامة - كما سبق - وتلك الأسباب حاضرة عنده تعالى أولاً وأبداً؛ فمسبياتها<sup>٢</sup> أيضاً كذلك؛ و العلم بالمبسبب إذا كان حاصلاً من العلم بالسبب<sup>٣</sup> لا يتغيّر مادام السبب موجوداً؛ ولا شك أنّ أسباب معلوماته ثابتة دائمًا؛ فتكون معلوماته أيضاً كذلك؛ فلاتغيّر في معلوماته؛ فلاتكون داخلة في الزمان.

والحاصل: أنّ الموجودات كلّها - قد يهمها وحادتها - حاضرة عنده تعالى في أوقاتها المتعلقة بها؛ أي كلّ منها حاضر عنده مع زمانه المخصوص الذي هو فيه أولاً وأبداً؛ فالزمان الذي هو الامتداد المخصوص حاضر عنده مع ما فيه وفي كلّ جزء منه؛ فيكون العلم بالشيء قبل حدوثه وعند حدوثه وبعد حدوثه على طرز واحد؛ فليكون في علمه «كان» و«يكون» و«كائن» بل ذلك بالقياس إلى علمنا؛ فليكون علمه زمانياً حاصلاً عن الغير <بل عن ذاته> لأنّه تعالى يعلم الكليات و يعرف الأشخاص أيضاً وأحوالها الشخصية وأوقاتها الشخصية وأمكنتها الشخصية من أسبابها الموجبة لها المؤدية

١. س: مستفاد.

٢. س: بمسبياتها.

٣. س: بالمبسبب.

إليها؛ وذاته تعالى مسبب الأسباب؛ وقد تتحقق أنه عالم بها؛ فهو يعرف كل شيء من ذاته؛ فلا يخفي عليه شيء؛ فيكون فعلياً؛ إذ وجود المعلولات<sup>١</sup> على الترتيب الذي بينها في الخارج وكونها على وجه مخصوص مستفاد من علمه تعالى بها - كما تقرر عندهم - وهو كافٍ في تتحقق الأشياء؛ فإذا كان شيء لم يكن في وقت فإنما<sup>٢</sup> يكون ذلك من جهة القابل<sup>٣</sup>. فإذا تم استعداده حدث فيه من هناك صورة أو عرض؛ فالأشياء كلها واجبات بالنسبة إليه تعالى؛ لأنها إنما لازمة أو لازم لا زمه إلى أقصى الوجود على الترتيب المخصوص الذي بينها <والترتيب الذي عنده> أي الترتيب السببي والمسببي الواقع في معلوماته تعالى و هو كونها <شخصاً فশخصاً بغير نهاية> فإن الترتيب في الموجودات العينية الذي هو فرع ذلك الترتيب العلمي غير متناهٍ؛ فعدم تناهي الترتيب<sup>٤</sup> العلمي بالطريق الأولى؛ فهو يعرف الأشخاص وأنها فاسدة ومتغيرة؛ ولا يفسد علمه ولا يتغير بفسادها وتغييرها؛ وكذلك يعرف جميع أحوالها الحادثة لها ويعلم أنها تكون حادثة ولا يتغير علمه بها؛ لأنَّه يعرف وجوداتها بأسبابها الموجدة وعندما تحدث بأسبابها المعدمة لها؛ وعلم المستفاد من العلم بالأسباب لا يتغير، كما تقدم.

١. ج، س، شـ: المعلومات. ٢. سـ: قابلاً.

٣. من: القابل.

٤. ج، س، شـ: - الترتيب.

فإن قيل: المشهور من مذهب الحكماء أنه تعالى يعلم الأشياء على وجه كلّي؛ لأنَّ إدراك الجزئيات المادِيَّة على وجه الجزئية لا يمكن بدون التغيير والتغيير في علمه محالٌ؛ وظاهر هذا الكلام والذِّي قبله من أنَّ كلَّ كليٍّ وجزئيٍّ ظاهر عن ظاهريته الأولى<sup>١</sup> أنه يعلمه على وجه الجزئية فينافيها؛ وأيضاً الجزئيات من حيث إنَّها جزئيات معلومات<sup>٢</sup> للواجب وقد سبق أنَّ العلم بالعلة يوجب العلم بالمعلول؛ فيلزم أن يكون عالماً بالجزئيات من تلك الحيثية.

قلنا: إنَّ<sup>٣</sup> إدراك الجزئيات بخصوصها بدون التغيير جائز، كما مرَّ مراراً؛ و<sup>٤</sup> يمكن أن يكون<sup>٥</sup> أنَّ مرادهم من العلم بالأشياء على وجه الكلية أن تكون معلومة بحيث لا يدخل فيها الزمان لامعنانه المتبدل منه وهو كونها بحيث يصحُّ انطباقها على كثيرين؛ وظاهر أنَّ العلم بها على وجه<sup>٦</sup> الكلّي بهذا المعنى لا ينافي العلم بها على وجه الجزئية بالمعنى المتبدل منه.

لكن هذا الجواب لا يصحُّ على مذهب الشيختين؛ لأنَّهما ذهبان<sup>٧</sup> إلى أنَّ علم الحقَّ بالأشياء بحصول صورها فيه ولا يمكن ارتسام

١. م: الأولى.

٢. ط: معلومات.

٣. ج: أنه.

٤. م: وجه.

٥. ج: ...إدراك الجزئيات... و.

٦. ج: يقال.

٧. م: ذهبان.

صورة جسمٍ بشخصه<sup>١</sup> في مجرد؛ لأنَّه يوجب انقسامه<sup>٢</sup> وكونه مادياً؛ فتعين أن يكون حصول الماديات فيه على وجهٍ كليٍ. وأيضاً: قد ذهبا إلى أنَّ إدراك الماديات بأشخاصها لا يمكن إلا بالآت جسمانية والحق سُبْحَانَه مِنْزَهٌ عنها؛ فلا يمكن له إدراكها كذلك، بل بوجهٍ كليٍ.

وفيَّ نظر؛ لأنَّه يجوز أن يكون موجود جسمانياً مبائِن لذات الواجب تعالى ينطبع فيه جميع صور الجسمانيات وبواسطة انتطاعها فيه تصير منكشفة على الواجب تعالى كقوانا<sup>٣</sup> الجسمانية المرتسمة فيها صور الماديات؛ فإنَّها بواسطة ارتسامها فيها تصير منكشفة على نفوسنا الناطقة.

والقول بأنَّ علمَ الحق بالأشياء بحصول صورها فيه لا ينافي ذلك كما أنَّ قولهم: «العلم حصول صورة الشيء في العقل» لا ينافي كون الصورة مرتسمة في القوَّة المتخيلة، بل يتناولها؛ وقيام الآلات الجسمانية بذاته تعالى مستحيل يجب التنزيه عنه؛ وأمّا أن يكون موجود مبائِن محلَّل للصور<sup>٤</sup> المرتسمة فيه الحاصلة عنده تعالى كما ذكرنا فليس بمستحيلٍ.

١. ج: شخصيه.

٢. ج: ارتسامه.

٣. ج: -و.  
عوس: لصور.

٤. س: كثواباً، ش، ط: كقولنا. ٥. ج: -فيه.

<فالـ<sup>١</sup> عـالـم> أي فـهـو عـالـم <عـلـمـه بـالـأـشـيـاء بـذـاتـه> أي بـواسـطـتها <هـو الـكـلـ<sup>٢</sup> الـثـانـي>; إذ الـكـلـ الـأـول هو الـحـقـ الـواـجـبـ معـ الصـفـةـ.

فـإـنـ قـيـلـ: إـذـاـكـانـتـ الـصـفـةـ جـزـئـاً مـنـهـ تكونـ الصـفـةـ كـلـاًـأـولـ؛ لأنـ الـجزـءـ مـقـدـمـ بـالـذـاتـ عـلـىـ الـكـلـ.

قـلـنـاـ: إـنـهـ يـجـوزـ تـقـدـمـ الـكـلـ عـلـىـ الـجزـءـ التـحـلـيـلـيـ، كـمـاـ لـمـتـصـلـ الـواـحـدـ بـالـقـيـاسـ إـلـىـ أـجـزـائـهـ الفـرـضـيـةـ وـ<sup>٣</sup> لأنـ ذـلـكـ الـعـلـمـ المـشـتـمـلـ<sup>٤</sup> عـلـىـ الـكـثـرـةـ مـتأـخـرـ عـنـ الـذـاتـ؛ فـيـكـونـ كـلـاـ وـ ثـانـيـاـ بـالـنـسـبـةـ إـلـيـاهـ.

<لـاـنـهـاـيـةـ لـهـ وـلـاحـدـ> خـبـرـ لـقـولـهـ: <عـلـمـهـ بـذـاتـهـ> بـعـدـ خـبـرـ هـوـ قـولـهـ:<sup>٥</sup>

«ـهـوـ الـكـلـ<sup>٦</sup> الـثـانـيـ».

<ـوـهـنـاكـ> أيـ فـيـ الـكـلـ الـثـانـيـ وـ هـوـ الـعـلـمـ بـالـمـوـجـودـاتـ أـزـلـاـ وـ أـبـداـ <ـالـأـمـرـ> وـ هـوـ إـرـادـتـهـ الـأـزـلـيـةـ الـمـتـعـلـقـةـ بـوـجـودـاتـهـ وـ بـكـمـالـاتـهـ<sup>٧</sup> الـلـاحـقـةـ لـهـ الـمـعـبـرـ عـنـ بـقـولـهـ تـعـالـىـ: <ـكـنـ فـيـكـونـ>; لأنـهـ يـمـتـنـعـ تـخـلـفـ الـمـعـلـومـاتـ عـنـ نـحـوـ عـلـمـهـ الـخـاصـ بـهـاـ كـامـتـنـاعـ<sup>٨</sup> تـخـلـفـ الـمـأـمـورـ عـنـ أـمـرـ الـقـادـرـ الـغـالـبـ؛ وـ يـجـوزـ أـنـ يـرـادـ بـالـأـمـرـ عـالـمـ الـأـمـرـ وـ هـوـ عـالـمـ الـغـيـبـ الـمـقـابـلـ لـعـالـمـ الشـهـادـةـ وـ هـوـ عـالـمـ الـجـوـاهـرـ الـعـقـلـيـةـ مـنـ الـمـجـرـدـاتـ؛ يـعـنـيـ أـنـ فـيـ الـكـلـ الـثـانـيـ وـ هـوـ عـلـمـ بـالـأـشـيـاءـ عـالـمـ الـأـمـرـ؛ إـذـ<sup>٩</sup> وجودـ

١. سـ: الـكـلـيـ.

٢. سـ: كـانـ.

٣. سـ: اوـ.

٤. سـ: كـانـ.

٥. سـ: مشـتـمـلـ.

٦. سـ: قولـ.

٧. سـ: الـكـلـيـ.

٨. سـ: قـولـ.

٩. طـ: وـ.

٧. جـ: لـوـجـرـدـاتـهـ وـ لـكـمـالـاتـهـ. ٨. سـ: كـالـامـتـنـاعـ.

المفارقات في العلم هو بعينه وجودها في العين بالذات والاختلاف بالاعتبار، كما قال بعض المحققين: «الجواهر العقلية موجودة في القضاء والقدر مرّةً واحدةً باعتبارين والجسمانيات موجودة فيها مرتين».

### [١٣]. فص

«علمه<sup>٢</sup> الأول ذاته<sup>٣</sup> لا ينقسم. لأنَّ عين ذاته ولا شكَّ في انتفاء وجوه القسمة عنها.

«علمه الثاني» وهو علمه بباقي المعلومات **(عن ذاته إذا تكثَّر لم تكن الكثرة في ذاته، بل بعد ذاته)**; لأنَّ الكثرة في الصفة؛ ولَا شكَّ أنها بعد الذات **(وَمَا تُسْقَطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا)**; لأنَّه يعلم أسباب<sup>٤</sup> الأشياء على ما هي عليه؛ فيعلم مسبباتها كما سبق؛ فلاتكون جلائل الأشياء ودقائقها مخفية عنه، بل منكشفة عليه من غير تفاوت؛ **(فَلَا يَغْزِبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ)**.

«من هناك» أي من العلم الثاني / 40 / **(يجري القلم)** المسقى في

<sup>٣</sup>. م، ش، ط: لذاته.

٢. س: علم.

١. ط: فيها.

٤. ج: + الكائنات و.

عرف الحكماء بالعقل الأول؛ لأنَّه يأخذ ما فيه من المعاني من وجودات الأشياء وتقدير أوقاتها وتعيين كمالاتها<sup>١</sup> الشابتة<sup>٢</sup> على سبيل الإجمال وتفصيلها <في اللوح> وهو النفس؛ إذ جريان القلم من الحكيم لا يتصور بدون ترتيبٍ وتفصيلٍ لم يكن قبله أو لأنَّ من شأن النفس من حيث هي نفس - أي من حيث إنَّ لها آلات جسمانية - التفصيل وكون العلوم فيها مفضلة <جريأاً<sup>٣</sup> متناهياً إلى القيامة؛> /41/ لأنَّ توقيت هويات الأشياء وتعيين أحوالها لا يذهب إلى غير النهاية بأنَّ يعيَّن زمان وجود شيءٍ وأحواله ثمَّ لشيءٍ<sup>٤</sup> آخر و هكذا إلى غير النهاية، بل ينتهي إلى القيامة الكبرى التي من جملتها فناء الممكبات بأسرها، كما نطق به الشرائع وورد به<sup>٥</sup> الكتاب،<sup>٦</sup> قال الله تعالى: «يَوْمَ نَطُوِي السَّمَاءَ كَطَى السَّجِلُ لِلْكُتُبِ» وجاء<sup>٧</sup> في الخبر الصحيح أيضاً أنَّ الحقَّ سبحانه يحيي جميع الموجودات حتى الملائكة وملك الموت أيضاً؛ وكون أولئك الموجودات من لوازم ذاته تعالى - كما وقع الإشارة إليه - لا ينافي هذه القيمة؛ لأنَّه يجوز أن يكون لزومها له تعالى بواسطة عدم حادث؛ فإذا وجد ذلك الحادث انتفى علتها الثامة؛ فانتفى المعلول أيضاً. /42/

٣. ش: جزئياً؛ هامش «ش»: جريا.

٤. ج: الثانية.

٥. ج: كمالاته.

٦. ط: كما.

٧. ج: به.

٨. س: بشيء.

٩. س: جاز.

قال الشيخ العربي<sup>١</sup> في رسالته المسمّاة بالعقلة: «فَلَمَّا أُوجِدَ سَبْحَانَهُ وَ<sup>٢</sup>  
تَعَالَى - القلم الْأَعْلَى أُوجِدَ فِي الْمَرْتَبَةِ الثَّانِيَةِ هَذِهِ النَّفْسُ التِّي هِيَ  
اللَّوْحُ الْمَحْفُوظُ وَهِيَ مِنَ الْمَلَائِكَةِ الْكَرَامِ الْمُشَارِ إِلَيْهَا بِكُلِّ<sup>٣</sup> شَيْءٍ».   
قال اللَّهُ تَعَالَى: «وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلْوَاحِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ» وَهُوَ الْلَّوْحُ  
الْمَحْفُوظُ؛ وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «فَتَلَهُ هُوَ قُرْآنٌ مَجِيدٌ فِي لَوْحٍ مَحْفُوظٍ»؛  
فَهُوَ مَوْضِعُ تَنْزِيلِ الْكِتَبِ<sup>٤</sup> وَهُوَ أُولَئِكَ الَّذِينَ سَطَرُوا سَطْرَهُ الْكَوْنِ وَأَمَرَ الْقَلْمَنْ  
يَجْرِي عَلَى هَذَا الْلَّوْحِ بِمَا قَدَرَهُ وَقَضَاهُ مَمَّا كَانَ مِنْ إِيجَادِهِ وَمَمَّا  
يَكُونُ إِلَى أَنْ يُقَالَ: فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ وَيَذْبَحُ الْمَوْتَ؛  
وَيَقُولُ مَنَادٍ الْحَقَّ عَلَى قَدْمِ الصَّدْقِ: يَا أَهْلَ الْجَنَّةِ! خَلُودٌ فَلَا  
خَرْجٌ مِنَ التَّعْيِمِ الدَّائِمِ الْجَدِيدِ وَيَا أَهْلَ النَّارِ! خَلُودٌ فَلَا خَرْجٌ مِنَ  
الْعَذَابِ الْمَقِيمِ الْجَدِيدِ إِلَى هَنَا حَدَّ الرَّقْمِ بِمَا بَيْنَهُمَا وَمَا بَعْدَ هَذَا فَلَهُ  
حَكْمٌ آخَرُ» انتهى كلامه.<sup>٥</sup>

وَيُمْكِنُ أَنْ تَحْمِلَ الْقِيَامَةَ عَلَى الصَّغِيرِيِّ التِّي عَبَرَ عَنْهَا بِالْمَوْتِ كَمَا  
أَشَارَ إِلَيْهِ<sup>٦</sup> بِقَوْلِهِ<sup>٧</sup>: «مَنْ ماتَ فَقَدْ قَامَتْ قِيَامَتُهُ» /٤٣/ وَإِنَّمَا كَانَ  
جَرِيَّهُ مَتَنَاهِيًّا بِهَذَا الاعتبار؛ لَأَنَّهُ إِذَا فَنَى ذَاتُ الشَّيْءِ انْقَطَعَ الْكَاتِبُ<sup>٨</sup> وَ

١. ط: + فَتَسْ سَرَّهُ الْعَزِيزُ. ٢. ش: -. ٣. ش: فَكُل.

٤. س: الْكِتَابُ. ٥. ج: - قَالَ الشَّيْخُ الْعَرَبِيُّ... انتهى كلامه.

٦. ج: صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ ط: عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ. ٧. ج: - بِقَوْلِهِ.

٨. س: الْكِتَابُ.

تناهي عن تبيين أمور تتعلق به؛ فيتناهي جريان القلم بالنسبة إلى ذلك الشيء لا مطلقاً.

ويحتمل أن يراد باللوح جنس المهيأ الثابتة في علمه تعالى وإن كان خلاف ما أراده المصنف؛ والقلم الذي هو العقل المؤثر عندهم يجري في اللوح الذي هو المهيأ بأن يتحققها في الخارج ويوجد أحوالها؛ وتناهيه إلى القيامة بهذا الاعتبار ظاهر متأملاً تقدماً.

«إذا كان مرتع بصرك ذلك الجناب ومذاقك من ذلك الفرات» يعني أنك<sup>١</sup> إذا<sup>٢</sup> قطعت نفسك عن الأسباب وقصرت نظرك على ذلك الجناب بأن ترى الجميع صادرة عنه تعالى مقدرة قبل وجودك بلامدخلية من الأسباب «كنت في طيب»؛ لأنك إذا علمت أن الكل من عند الله تعالى من غير مداخلة شيء هان عليك الأمر؛ فتستريح «ثم تدهش» بفائق عن نفسك بالكلية.

#### [١٤] فص

«أنفذ إلى الأحادية» يعني أن الواجب عليك أن تجهد حتى تخرج عن موطن الطبيعة الظلمانية وتحتحق في نظرك الكثرة الإمكانية التي هي العوائق عن التوجه إلى الخير الأصلي والوصول إلى الموضع

١. ط: -أنك. ٢. ش: -إذ.

ال حقيقي بأن لا تلتفت إلى الأسباب والوسائل و تتوجه إلى مسيبها حتى تصل إلى أحديّة الذات.

و بالجملة: إنك<sup>١</sup> إذا طرحت ما سوى الحق الواجب عن نظرك و توجهت بشراشبك إليه رأيت جميع الأوصاف الكمالية راجعة إليه و جميع الذوات مضمحة عند ذاته: فتحصل لك الدهشة وهي فناؤك عن نفسك وبقاوك بذاته قدّست، كما أشار إليه بقوله: <تُدهش إلى الأبدية.>

لما أمر بالتوجه و سلوك طريق يوصل إلى أحديّة الذات كان مظنة سؤال القُرب والبعد عنها فقال: <و إذا سألت عنّها فهي قريبة<sup>٢</sup>> إما لأنَّ أقرب الأشياء إلى الشيء هو نحو وجوده الخاص به و وصول ذلك الوجود إليه و ربطه به بواسطة تلك الذات الأحديّة؛ فكانَها واقعة بين المهيّة و وجودها الخاص؛ فصارت أقرب إليها من الوجود؛ فكيف لا يكون قريباً منها أو لأنَّ نسبتها إلى الشيء كنسبة المطلق إلى المقيد؛ فتكون قريبة منه ذلك النحو من القُرب، كما هو مذاق أهل<sup>٣</sup> المشاهدة.

<أظللت الأحديّة> يعني أنَّ الذات الأحديّة - وهو الواجب الحق - إذا اعتبرت من حيث هي<sup>٤</sup> بأن لم يكن معها شيء سواها إذا وقعت ظلّها و

١. س: إنك.

٢. ج، ش: قرب.

٣. ش: أرباب.

٤. ط: + هي.

أوجدت شيئاً <فكان> ظلّها <قلمًا> و هو العقل الأول؛ لأنّهم قالوا: إنّ الصادر الأول يجب أن يكون واحداً مستقلاً بالوجود والتأثير؛ وغير العقل من الموجودات الممكنة لا يمكن أن يتّصف بهذه الصفات. أمّا الجسم فلاتنفاء الوحدة عنه؛ و أمّا العرض فلاتنفاء استقلاله بالوجود؛ و أمّا الصورة والنفس فلعدم كونهما مستقلين بالتأثير. أمّا الصورة فلأنّ تأثيرها موقوف على تشخصها و هو موقوف على المادة؛ و أمّا النفس فلأنّها إنّما تؤثّر بسبب آلات جسمانية؛ فتعين أنّه لا يمكن أن يكون الصادر الأول من الحق الأحدي الذات إلّا عقلاً؛ ولا يخفى على المتأمل ما فيه؛ و إنّما جعل القلم ظلّاً لأنّ الذات الأحديّة هي «النور»؛ قال الله تعالى: «اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ»، و القلم هو الموجود الذي حصل وجوده منها و تابع لها في وجوده وقد ضعف ضوء الوجود فيه؛ فيكون مثل الظلّ المحسوس؛ فلذا أطلق الظلّ عليه <أظلّ الكلية> أي الكلّ<sup>١</sup> الذي هو المركب من الذات الأحديّة و القلم؛ <فكان> ذلك الظلّ <لوحاً>; إذ ماعدا الصادر الأول من الموجودات لا يصدر عن البارئ تعالى إلّا بتوسيطه<sup>٢</sup> <جري القلم على اللوح بالخلق> أي بـإيجاده؛ و لا ينافي كون اللوح ظلّاً لـ الكلية؛ لأنّه يجوز أن تكون الكلية علة تامة و

١. س، ش، ط: هو.

٢. س: الكلية.

٣. ج، ط: بتوسيط.

القلم علة موجدة أو يراد بالخلق التقدير؛ أي بتقدير الحقائق والمعاني وتصويرها فيه مفضلاً.

### [١٥]. فض

<امتنع ما لا يتناهي لا في كل شيء> يعني أن عدم التناهي إنما أن يكون في البعد أو في العدد. إنما الأول فقد دل على استحالته برهان تناهي الأبعاد؛ وإنما الثاني فممتنع بشرطين اعتبرهما<sup>١</sup> الحكماء: أحدهما الاجتماع في الوجود الخارجي؛ وثانيهما الترتيب<sup>٢</sup> كما في العلل والمعلولات على ما يدل عليه برهان التطبيق؛ فلا يمتنع ما لا يتناهي في كل شيء، <بل في الخلق> يعني الموجود الخارجي <و> لا يمتنع<sup>٣</sup> في كل موجود خارجي، بل في <ماله مكانة ورتبة> أي في الموجود الخارجي الذي يكون مترتبًا إنما طبيعياً أو وضعياً لا في غيره؛ إذ عدم تناهي معلومات الحق تعالى<sup>٤</sup> و النفوس الناطقة المجردة عن الأبدان وعدم تناهي المعدّات كالصور والاستعدادات غير مستحيل، بل واقع عندهم؛ وإنما لم يصرّح بشرط الاجتماع في الوجود اكتفاءً باعتبار وصف عدم التناهي في الخلق؛ أي

١. ط: اعتبر.

٢. ج: الترتيب؛ ش: الترتيب؛ هامش [ش]: الترتيب.

٤. ج، س، ط: - تعالى.

٣. س: فلا يمتنع.

الموجود الخارجي؛ لأنَّه إذا لم تكن الأجزاء مجتمعة في الوجود الخارجي لم يتَّصف موجود خارجي بعدم التناهي، بل كلَّ ما هو موجود من تلك الجملة فهو موصوف بالتناهي.

والحاصل: أنَّ الكلَّ موصوف باللاتناهي وهو من حيث هو كُلٌّ ليس بـموجودٍ في الخارج لا في الماضي ولا في الحاضر ولا في الاستقبال؛ لأنَّ وجود الكلَّ في الخارج مع انتفاء أجزائه فيه بــديهية الاستحالة؛ ووجود جميع أجزاء الكلَّ في جميع أجزاء الزمان ليس وجود الكلَّ من حيث هو كُلٌّ في الخارج، بل في الوهم كأجزاء الحركة بمعنى القطع؛ فلَا يكون موجوداً أصلًا<sup>١</sup>؛ فلَا يتَّصف موجود خارجي منها بعدم التناهي أبداً<sup>٢</sup>.

**<ووجب في الأمر>** أي الأمور الغير المتناهية ضرورة الوجود في العلم سواء كان علم البارئ تعالي أو علم المجرّدات التي هي الأوائل؛ لأنَّ العلم بالسبب يوجب العلم بالسبب؛ ولا شكَّ أنَّ الأسباب وكذا مسبباتها مع كونها معلومات لها غير متناهية؛ **<فهناك>** أي في الوجود العلمي **<الغير المتناهي كم شئت<sup>٣</sup>>** لأنَّ كُلَّ حادث من الحوادث الغير المتناهية مستند إلى أسباب لاتناهي؛ ولا شكَّ أنَّ جميعها معلوم لها؛ ف تكون في<sup>٤</sup> علومها سلاسل

٣. ط: سبب.

٢. م: آنفا.

١. ج: آخر.

٤. ج: في.

غير متناهية من الأمور الغير المتناهية سواء كانت مجملة أو مفصلة.

### [١٦]. فض

**<لحظت الأحديّة>** هذا بيان آخر لتعلق علمه تعالى بال الموجودات ليتبين<sup>١</sup> أن الإيجاد من الذات بأي اعتبارٍ من اعتباراتها يقع منها.<sup>٢</sup> و تقريره أن الذات الأحديّة لحظت <نفسها> لما تقرر من أنه تعالى عالم بذاته <و ذاته> تعالى <كانت قدرة>; لأن القدرة هو ما به يؤثر الشيء في الغير؛ ولما كان الحق سبحانه يؤثر في جميع الأشياء لذاته - كما أُشير إليه - فذاته تكون قدرة؛ <لحظت القدرة> لأنها عين ذاته؛ ولا يمكن انفكاك الشيء عن نفسه.

فإن قيل: لا يلزم من ملاحظة الذات مع كونها قدرة في نفس الأمر - أي كونها بحيث يصدق عليها القدرة في نفس الأمر - ملاحظة القدرة، لجواز أن تكون من الأمور التي لا يلزم من<sup>٣</sup> تعقلها تعقل الذات.

قلنا: إن ذاته تعالى معلومة لها بجميع وجوهها واعتباراتها ومن جملتها ذلك الوجه، فيكون أيضاً معلوماً لها؛ <فلزم العلم الثاني المشتمل على الكثرة>; لأن القدرة أمر إضافي؛ إذ لا تكون إلا قدرة<sup>٤</sup> على

١. س: ليبيان؛ ح، ش: ليبيان. ٢. ح: يقع منها.

٣. ح، س، ش: - من.

٤. ط: قدرة إلا.

الشيء؛ فلما يمكن تعقلها بدون تعقل ما أضيفت<sup>١</sup> إليه وهو المقدورات المتكررة الغير المتناهية.

«وهناك» أي في العلم الثاني الحاصل من ملاحظة الذات باعتبار<sup>٢</sup> قدريتها «أفق عالم الربوبية» ومطلع عالم التربية<sup>٣</sup> والإيجاد؛ إذ<sup>٤</sup> فيه تعلق علمه تعالى بوجودات الأشياء وكيفياتها على وجه مخصوص؛ و ذلك كافٍ في وجوداتها في أوقاتها؛ فيكون إيجاد الموجودات الخارجية طالعة منه «يليها عالم الأمر» يعني أن<sup>٥</sup> أول ما خرج من العلم إلى العين هو عالم العقول والآنفوس «يجرى به» أي بسبب العلم الثاني «القلم على اللوح»؛ إذ لو لا لم يكن القلم و اللوح موجوداً فضلاً عن جريان القلم على اللوح؛ لأنَّ علمه تعالى بالإمكانات فعلٌ مقدم على وجوداتها تقدماً بالذات.

ويمكن أن يراد باللوح العرش أو مخلوق تحته، لقوله فَلَدَّلَّتْكُمْ<sup>٦</sup>: «ما من مخلوق إلا و صورته تحت العرش». «فتتكلّر<sup>٧</sup> الوحدة» التي هي العلم الإجمالي البسيط للذات الحق بسبب جريان القلم على اللوح وبه تصير متكررة مفصلة في اللوح وهو النفس.<sup>٨</sup>

١. ج، س: أضيف.

٢. س: باعتبار.

٣. ط: المرية.

٤. س: ألو.

٥. ج، ط: آن.

٦. ط: عليه السلام.

٧. ج: فتكثير؛ ط: فتكثير.

٨. ط: + و.

اعلم أنَّ الشيخ في طبيعيات الشفاء في كتاب النفس بعد ما مثلَ العلم البسيط بمسئلةٍ تبيَّنَ<sup>١</sup> معلوميتها لك و تسأله عنها و أنت متيقن بأنَّك تجيز عنها بما<sup>٢</sup> علمته من غير أن يكون هناك تفصيل البة، بل إنما تأخذ في التفصيل والترتيب في نفسك معأخذك في الجواب الصادر عن يقين منك بالعلم به قبل التفصيل والترتيب؛<sup>٣</sup> قال: «فأحد هذين<sup>٤</sup> هو العلم الفكري الذي إنما يستكمل به<sup>٥</sup> تمام الاستكمال إذا ترتب<sup>٦</sup> و ترکب؛ و الثاني هو العلم البسيط الذي ليس من شأنه أن يكون له في نفسه صورة بعد صورة لكن هو واحد تفيض عنه الصور في قابل الصور؛ فذلك علم فاعل للشيء الذي نسميه علمًا فكريًا و مبدأ له؛ و ذلك هو قوَّة<sup>٧</sup> العقلية<sup>٨</sup> المطلقة من النفس المشاكلة للعقل الفعالة؛ و أمَّا التفصيل فهو للنفس من حيث هو نفس؛ أي متعلق بالبدن؛ فما لم يكن له ذلك لم يكن له علم نفسي؛ و أمَّا أنه كيف يكون للنفس الناطقة مبدأ غير النفس له علم غير علم النفس؛<sup>٩</sup> فهو موضع نظرٍ يجب عليك أن تعرفه من نفسك.

و اعلم أنَّه ليس في العقل المحسن منها تكثير البة و لا ترتيب صورة فصورة، بل هو مبدأ لكل صورة تفيض عنها على النفس؛ و على هذا

١. ج، س، ش: تبيَّن. ٢. س، ش، ط: ممَا. ٣. ج: الترتيب و التفصيل.

٤. س، ش، ط: + القسمين. ٥. ج، س، ش، ط: - به. ٦. ج: رتب.

٧. ج، س، ش، ط: القوَّة. ٨. ط: الفعلية. ٩. ج: علم غير علم النفس.

ينبغي أن يعتقد الحال في المفارقات المحضة في عقلها للأشياء؛ فإنَّ عقلها هو<sup>١</sup> العقل الفعال للصور الخالق لها» ٤/٤٤ انتهى.

فعلى ما ذكره الشيخ وغيره لا يكون في علم الواجب ولا في علوم العقول تكثُر و تفصيل<sup>٢</sup> مع وجوب كونها عالمـة<sup>٣</sup> بجميع الأشياء؛ و هذا يتصرّر<sup>٤</sup> على وجهين:

أحدهما: أن يكون جميع المعلومات الغير المتناهية موجودة بوجود واحدٍ علمي كالأجزاء الغير المتناهية المقدارية للمتصل الواحد في نفسه؛ فإنَّ لكلـها وجوداً واحداً خارجياً.

وثانيهما: أن يكون لكلـ واحد من المعلومات<sup>٥</sup> وجود لكن لا يلتفت إليه، بل المجموع من حيث هو مجموع يكون ملتفتاً إليه؛ فانتفاء الكثرة عن علمه تعالى بهذا الوجه باعتبار أنه ليس فيه<sup>٦</sup> تفصيل و قصد بالذات.

والوجه الأول لبساطته يناسب المفارقات المحضة إلا أنه قد تبيّن لك متى تقدّم أنَّ بين علومها ترتيباً سبيلاً<sup>٧</sup>؛ وهذا يقتضي التعدد والتکثُر إلا أن يقال إنَّ ذلك الترتيب بينها<sup>٩</sup> بالقوة؛ يعني أنَّ ذلك الوحداني

١. س، ش، ط: فهر.

٢. ج، س، ش: تفصيل و تكثُر. ٣. ش: عالمـة.

٤. س: يتصرّر.

٥. ش: كلـ.

٦. س، ش، ط: العلوم.

٧. س، ش: ترتيب سبيلاً.

٨. ج، س، ش: ترتيب سبيلاً. ٩. س، ش: ط: بيّنها.

البسيط بحيثية لوحَّل إلى الأجزاء لكان بينها<sup>١</sup> تقدُّم وتأخَّر ذاتي كالترتيب الذي بين أجزاء المتصل الواحد في نفسه؛ فإنَّ فيه جزئاً وجزءاً جزءاً وجزءاً جزءاً؛ فيكون بينها ترتيب على الوجه الذي ذكرنا؛ وأيَّاماً كان فلا يكون في علمها تكثير وتفصيل، بل لا يكون تفصيل إجمالي إلا في النفس وتكثير وحدته <حيث يغشى السدرةَ ما يغشى> السدرة شجرة النبق روى مرفوعاً أنَّها في السماء السابعة وعليها مثل النبق.

فإن قيل: ما الذي يغشى السدرة؟

قلنا: إنَّه أنوار الله تعالى وتجلياته لكن هذه الشجرة قوية لا تصير بها دكَّاً كالطور؛ يعني أنه يغشى الوحدة<sup>٢</sup> التي هي العلم الإجمالي كثرة عظيمة حيث يغشى السدرة من تجلياته وأنواره تعالى<sup>٣</sup> ما يغشى؛ أي ما لا يحصى كثرةً وحسناً؛ ويمكن أن يراد من السدرة اللوح؛ أي تصل الكثرة إلى وحدة العلم حيث تصل إلى اللوح كثرة الأنوار وهي بينها<sup>٤</sup> كثرة العلم؛ يعني أنه لا تكثير وحدته قبل وصوله إلى اللوح، بل إنَّما يتکثَّر حين وصوله إلى اللوح.  
 <و يلقى الروح<sup>٥</sup> الكلمة> أي بسبب العلم الثاني وتعلقه بالمعاني

٢. ط: - تعالى.

١. س، ط: بينهما.

٤. من: نفسه؛ ش: بيته.

٥. س، ش، ط: + و.

يصير الروح - وهو المعنى المجرد - ملقياً للكلمة؛ يعني الظهور بحسب العين و الوجود الخارجي؛ فكما أنَّ بالكلمة تظهر المعانى المختفية في النفس كذلك بحسب هذا الوجود تظهر المعانى و آثارها في الخارج. و يحتمل أن يراد بالكلمة كلمة «**كُنْ**» يعني أنَّ الروح يصير ملقياً لكلمة «**كُنْ**»؛ يعني الإيجاد بسبب العلم الثاني؛ ولتها كانت<sup>١</sup> المعانى المعقولة تخرج من العلم إلى العين بمجرد كلمة «**كُنْ**» عبر عنه بها لأنَّه لازمها.

«و هناك أفق عالم الأمر» يعني أنَّ هناك عالم الأمر الذي هو الأفق سماءً أفقاً لأنَّه يطلع و يظهر منه عالم الجسمانيات الموجودة في الخارج.

«يليها العرشُ» و هو أول الأجسام و أعظمها المسماة بفلق الأفلاك؛ «و الكرسيُّ» و هو فلك البروج و فلك الشوابت؛ «و السمواتُ» السبع «و ما فيها» من الكواكب و الهيولى العنصرية و بسائطها و مرَّباتها مثلاً؛ فإنَّ الوجود إذا<sup>٢</sup> ابتدأ من عند الأول لم يزل كلَّ تاليٍ منه أدوناً مرتبةً من الأول و لا تزال<sup>٣</sup> تنحط<sup>٤</sup> درجات الوجود<sup>٥</sup> إلى

١. ج، س: كان.  
٢. س: اذ.  
٣. ج، س، ش: الوجود.

٤. ج: الاول فلا يزال.  
٥. ج، س، ش: تحط.

أن تنتهي إلى الهيولي<sup>١</sup> المشتركة العنصرية؛ فأول مرتبة البدو درجة الملائكة الروحانية المجردة التي تسمى عقولاً. ثم مراتب الملائكة الروحانية التي تسمى نفوساً وهي الملائكة العملية. ثم مراتب الأجرام السماوية وبعضها أشرف من بعض<sup>٢</sup> إلى<sup>٣</sup> أن يبلغ آخرها. ثم<sup>٤</sup> من<sup>٥</sup> بعدها يبتدأ وجود المادة القابلة للصور الكائنة الفاسدة و تكون<sup>٦</sup> بعدها مراتب العود؛ أعني التوجّه إلى الكمال بعد التوجّه منه<sup>٧</sup>؛ فيليس أول<sup>٨</sup> صور العناصر ثم يتدرج<sup>٩</sup> يسيراً يسيراً؛ فيكون أول الوجود فيها أحسن<sup>١٠</sup> وأرذل مرتبة من الذي يتلوه؛ فيكون أحسن<sup>١١</sup> ما فيها المادة ثم العناصر ثم المركبات الجمادية ثم الناميات<sup>١٢</sup> ثم الحيوانات وأفضلها الإنسان وأفضل الناس من استكملت نفسه فصار<sup>١٣</sup> عقلاً بالفعل ومحضلاً للأخلاق التي تكون فضائل عملية وأفضل هؤلاء هو المستعد لمرتبة النبوة؛ و<sup>١٤</sup> كما أن أول الكائنات من الابتداء إلى درجة العنصر كان عقلاً ثم نفساً ثم جرمًا؛ ففيهنا يبتدأ الوجود من الأجرام ثم تحدث نفوس<sup>١٥</sup> ثم تحدث

- 
- |                         |                      |
|-------------------------|----------------------|
| ١. من: هيولي.           | ٢. ج: البعض.         |
| ٣. ش: أي.               | ٤. من: ثم.           |
| ٥. ط: من.               | ٦. س: منه.           |
| ٧. عرج: الفاسدة فنكرهن. | ٨. س: يندح.          |
| ٩. س: أحسن.             | ١١. ج: النباتات.     |
| ١٠. س: أحسن.            | ١٢. ج، س، ش: فصار.   |
| ١٣. ط: و.               | ١٤. ج: ثم تحدث نفوس. |

عقول؛ فيكون الحق الأحدي الذات مبدأ لمراتب الموجودات من وجه و معاداً لها من جهة<sup>١</sup> أخرى؛ <كُلُّ يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ> قال الله تعالى: «يُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ» و تسبيحه إنما بلسان الحال كما نقل عن المستعددين لسماعه أو بالدلالة على ترتذه<sup>٢</sup> عن سمات النقص و تقدسه عن شوائب الإمكان. <ثُمَّ يَدُورُ عَلَى الْمِبْدَأ> أي بعد حصول وجوداته يتحرّك كلّ من تلك<sup>٣</sup> الموجودات حول المبدأ و يتوجّه نحوه طبعاً و إرادةً حتى يستفيفض منه كمالاته؛ إذ كلّ شيء يستدعي و يطلب كمالاته اللايقنة به<sup>٤</sup> بحسب استعداداته المناسبة لها و لا يحصل شيء من تلك الكلمات إلا من حضرته جلت عظمته و تعالى كرياؤه؛ فلا جرم كلّ شيء يقبل عليه على وجهٍ يليق بحاله حتى يصل إلى كماله<sup>٥</sup> المطلوب لذاته سواء علمه أو لم يعلمه، اعتقد أن ذاته منشأ لتلك<sup>٦</sup> الكلمات أو لم يعتقد، كما أن بعض الناس يسبّون الدهر لاعتقادهم أنه هو الفاعل حقيقة للحوادث و يقرّون بعظمة الله تعالى و جلاله؛ ولما كان الفاعل بالحقيقة هو الله تعالى يكون سبّهم<sup>٧</sup> راجعاً إلى ذاته تقدست، قال الله تعالى: «يؤذيني

١. س: وجهه. ٢. س، ش، ط: تزييه. ٣. س، ش: ذلك.

٤. ج: -يه. ٥. ج: كمالاته.

٦. ش: لذلك؛ هامش (ش): لتلك.

٧. ط: سبّه.

ابن آدم بسبب الدهر و أنا الدهر» /45/ وفي رواية: «فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْدَّهْرُ حَقِيقَةً» /46/ ويحتمل أن يقال: إنَّ كُلَّاً من العرش والكرسيي والسموات يدور على المبدأ؛ أي يتحرَّك كُلُّ منها بناً على تشبُّهه بمبدئها<sup>١</sup>؛ إذ حرَّكات الأفلاك و اختلافها جهةً وإسراً وإبطاءً بسبب تشبُّهها إلى مبادئها المختصة بها كما يبيتوا<sup>٢</sup> في موضعه.

«وَهُنَاكَ عَالَمُ الْخَلْقِ» و هو عالم الأجسام وأجزائها وأعراضها الحالة فيها *(يلتفت منه إلى عالم الأمر)*؛ إذ بالنظر في هذا العالم والتأمل في أجزائه يعرف وجود المجرّدات في الخارج، كما قيل: إنَّ موجِدَ الأجسام بالذات لا يمكن أن يكون جسماً أو جسمانياً ولا واجباً بالذات أيضاً؛ لأنَّه واحد لا يصدر عنه إلَّا الواحد؛ فتعين أن يكون أمراً ورائتها ولا يكون ذلك إلَّا<sup>٣</sup> عالم الأمر.

«وَيَأْتُونَهُ كُلُّ فَرَدٍ» يعني أنَّ كُلَّاً من الموجودات يرجع إلى المبدأ حالَ كونه منفردًا من الموانع و مجرّداً عن العوائق عن الرجوع إليه؛ فكما أنَّ ابتداء وجود الموجودات من ذاته تقدَّست؛ أعني توجهها من الكمال إلى النقصان؛ إذ صدور الخلق من الخالق يكون على هذا

١. ج: بمبدئه.  
٤. ج: كُل.

٢. ط: بين.

٣. س: الأمر.

النمط كذلك عود وجوداتها؛ أعني توجّهها من النقصان إلى الكمال؛ لأنّ عود الخلق إلى الحق يتحقّق على هذا النهج ثمّ<sup>١</sup> رجوعها<sup>٢</sup> بفنائها عن نفسها<sup>٣</sup> إلى ذاته تعالى؛ وذلك إما طبّيعي أو إرادي يعبر عنه بالفناء في التوحيد «اللهُ يَتَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ».

فالشيخ<sup>٤</sup> أشار إلى هذه المراتب: أمّا إلى البدو في قوله: «يليهما<sup>٥</sup> عالم الأمر» وأمّا إلى<sup>٦</sup> العود في قوله: «ثم يدور على المبدأ» وأمّا إلى الفنان في قوله: «و<sup>٧</sup> يأتونه كل فرداً» و يمكن أن تعتبر هذه المراتب الثلاث في كل موجود، كما أنها اعتبرت بالقياس إلى جملة الموجودات من حيث هي جملة.

## [١٧]. فص

لما كان للقوم في إثبات وجود البارئ تعالى مسلكان: أحدهما: وهو الاستدلال بالآثار على مؤثرها و موجّدتها؛ وهذا هو طريقة المتكلمين و الحكماء الطبيعيين؛ وإليه أشار الشيخ<sup>٨</sup> في قوله: <لك أن تلحظ عالمَ الخلق> و تنظر فيه: <فترى فيه إمارات

٣. ش: نفسها؛ هامش «ش»: نفسها.

٤. ط: ربّ.

٥. ط: ربّ.

٦. س: إن.

٧. س: ربّ.

٨. ط: ربّ.

٩. س: إن.

١٠. ط: ربّ.

١١. ط: ربّ.

الصنعة؛ <فتعلم أنه لابد من صانع بالذات غير مصنوع.  
و ثانيةهما: وهو اعتبار الموجود من حيث هو<sup>١</sup> والنظر في أحواله؛ وهذا  
هو طريقة الحكماء المتألهين؛ وأشار إليه بقوله: <و تلحظ> أي و  
لك أن تلحظ <عالِم الوجود المُحض> سماه عالماً لأنَّه يعلم منه  
الصانع كما يعلم من<sup>٢</sup> الآيات<sup>٣</sup> <و تعلم أنه لابد من وجود بالذات>  
أي موجود<sup>٤</sup> لا يكون وجوده مستفاداً من الفير؛ وتقريره أن يقال:  
لاشك في أن شيئاً ما موجود؛ فلا يخلو من أن يكون واجباً أو ممكناً  
ضرورة انحصار الموجود فيهما. فإن كان واجباً ثبت المطلوب؛ وإن  
كان ممكناً فلابد من الانتهاء إلى الواجب؛ لأن الممكן لا يمكن أن  
يوجد بذاته وإلا لزم الترجيح بلا مرجح؛ فتعين أن يوجد بغيره و  
ذلك الفير يمتنع أن يكون ممكناً إلى غير النهاية لاستلزماته التسلسل؛  
فتعين أن ينتهي إلى موجود<sup>٥</sup> غير ممكِّن وهو الواجب <و تعلم كيف  
ينبغي عليه الوجود بالذات> يعني يجب أن يكون عينه لامقتضى  
ذاته، كما سبق بيانه.

<فإن اعتبرت عالم الخلق> بأن تستدل بالمصنوعات <فأنت  
صادع> متوجَّه من السفل وهو الممكَن المصنوع إلى العلو وهو

١. ط: + موجود.

٢. ش: + لك أن تعرض عنه و.

٣. ط: + الآثار.

٤. هامش [ش]: الآثار.

٥. س: موجود.

٦. ج: وجود.

الواجب الصانع.

<وإن اعتبرت عالم الوجود المحسن> واستدللت بالموارد من حيث هو <فأنت نازل> منحدر من العلو وهو الواجب الحق إلى السفل وهو الممكן الخلق.

<تعرف بالنزول أن ليس هذا ذلك> يعني أنك تعرف بالنزول من الوجود المحسن إلى مراتب الإمكان أن هذه باطلة في حدود ذاتها و ذلك حق محسن؛ لأن الطريقة التي سلكها الإلهيون اعتبروا فيها كون الوجود عين الواجب؛ لأنهم بعد ما أثبتوا أن في الوجود موجوداً هو الواجب يتبناوا أن وجوده لا يمكن أن يكون زائداً عليه كما في سائر الموجودات، بل هو عينه بخلاف الطبيعيين والمتكلمين؛ فإنهم لم يتعرّضوا لذلك، بل بعضهم نفاه<sup>١</sup>، وبالجملة إنك تعرف بالنزول الحق والباطل و تميّز بينهما.

<وتعرف بالصعود> من الخلق إلى الحق <أن هذا هذا> يعني أنك تعرف بالصعود الباطل فقط ولا تعرف الحق المحسن ولا تميّز<sup>٢</sup> بينهما؛ كما<sup>٣</sup> سيأتي بيانه عن قريب.

<سُنْرِيْهُمْ آيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَ فِي أَنْقُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ  
الْحَقُّ أَوْ لَمْ يَكُنْ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ> جعل الشيخ<sup>٤</sup>

١. س: فناء.

٢. ش: لا تتميّز؛ هامش «ش»: لا تتميّز.

٣. ج: + رحمة الله.

٤. س: لما.

المرتبتين المذكورتين في الآية - أعني مرتبة الاستدلال بآيات الأفاق و الأنفس على وجود الحق و مرتبة الاستشهاد بالحق على كل شيء - بإزاء الطريقتين المذكورتين. أاما كون المرتبة الأولى بإزاء الطريقة الأولى ظاهر<sup>١</sup>؛ و أاما كون المرتبة الثانية بإزاء الطريقة الثانية المختارة عند القوم فلأئهم يستدلّون بالنظر في الوجود على واجب بالذات. ثم بالنظر في ما يلزم الوجوب على صفاته. ثم بالنظر في الصفات على كيفية صدور أفعاله عنه واحداً بعد واحد: فيستدلّون بالحق على الخلق و هو المشار إليه في الآية بقوله: «أَوْ لَمْ يَكُنْ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ» أي أو لم يحصل<sup>٢</sup> الكفاية في كونه موجوداً أنه شهيد دال على كل شيء يعلم وجود كل شيء منه، كما أشرنا إليه و أنه محقق و مثبت لكل شيء.

و يمكن أن تجعل المرتبتين المذكورتين فيها بإزاء المرتبتين - أعني مرتبة الاستدلال و مرتبة الشهود و العرفان - و إلى الأولى<sup>٣</sup> - وهي مرتبة من يرى الحق بالأشياء - أشار بقوله: «سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَ فِي أَنفُسِهِمْ» و إلى الثانية - وهي مرتبة من يرى الأشياء به تعالى -

١. ج: في الآية اعني مرتبة الاستدلال بآيات الأفاق و الأنفس على وجود الحق و مرتبة الاستشهاد بالحق على كل شيء بإزاء الطريقتين المذكورتين.

٢. ط: ظاهرة. ٣. ط: + له. ٤. ش: أر.

٥. من، ش، ط: الاول. عرج: + تعالى.

وأشار بقوله: «أَوْ لَمْ يَكُنْ يُرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ» فال الأولى درجة العلماء الراسخين والثانية درجة الصدّيقين العارفين.

### [١٨] فص

اعلم أن المفهومات منحصرة في الثلاث: الواجب والممکن والممتنع.  
أما الواجب: فهو حق محسّن لذاته.  
وأما الممتنع: فهو باطل محسّن لذاته.  
وأما الممکن: فهو باطل في ذاته موجود بغيره.

فمعنى قوله: *«إذا عرفت أولاً الحق عرفت الحق وعرفت ما ليس بحق»* *أ*نك إذا علمت أولاً الموجود علمت الموجود المحسّن وعلمت ما ليس بمحض الوجود من الأشياء التي هي باطلة في حدود أنفسها ثابتة بغيرها؛ إذ في الطريقة المختارة يكون الابتداء من العلة والانتهاء إلى المعلولات<sup>١</sup> التي هي ممکنات وتعلم أن كلّاً منها مستفيد الوجود من ذلك الوجود المحسّن.

*«و إن عرفت الباطل أولاً»* *بأن اعتبرت أولاً المصنوع الذي هو هالك باطل واستدللت به<sup>٢</sup> على وجود الصانع *«عرفت الباطل و لم تعرف الحق»* كما<sup>٣</sup> هو حقيقة؛ أي بوجه كونه حقاً محسّناً؛ إذ غاية ما*

١. ج: معلولاتها.

٢. س، ط: به.

٣. ج: على ما.

علم في هذه الطريقة أنه يجب أن يكون للمصنوع صانع؛ وأما أن ذلك الصانع موجود محضر أم لا فغير معلوم منها.  
ولابعد أن يكون هذا إشارة إلى أشرفية الطريقة المختارة؛ فعلى هذا يكون المذكور في هذا الفصل إلى هيئنا<sup>١</sup> تفسيراً لقوله: «ليس هذا ذلك وهذا هذا».»

ولمَا كان في اعتبارك الحق ومعرفته أولاً يحصل لك زيادة علم وتميز **«فانظر إلى الحق»** واعتبره أولاً؛ **«فإذك لاتحب الآفلين»** الساقطين في حدود أنفسها؛ لأن الأقوال دنائة تمنع الميل مطلقاً إلى أصحابها فضلاً عن إفراطه، **«بل توجه وجهك»** واجعل ذاتك متوجهاً **«إلى الحق»** بكليته ولا تغفل عنه لمحّة عينٍ و لا تكتفي<sup>٢</sup> إليه بالتوجه في بعض الأوقات وببعض<sup>٣</sup> القوى.

### [١٩] فصل

**«أليس قد استبان لك»** مما سبق **«أن الحق الواجب لainنقسم قولاً على كثرين؛ فلا يشارك بذاته»** لأن الذات هو المثل المخالف المعادي والمثل هو المشارك للشيء<sup>٤</sup> في تمام المهيّة؛ فإذا لم تحمل مهيّة الحق

٣. ج: بعض.

٢. ط: لاكتشف.

١. ط: إلى هيئنا.

٤. ط: للشيء.

على كثرين لم يكن له مثل؛ لأنّ<sup>١</sup> المثلية تقتضي التشارك في المهمية؛ فإذا لم يكن له مثل لم يكن له ند؛ لأنّ انتفاء العام يوجب انتفاء الخاص. <ولايقابل ضدًا> عطف على قوله: «لا ينقسم قوله» يعلم ذلك مما تقدم من قوله: «لاموضوع له»؛ لأنّه إذا لم يكن له موضوع لا يمكن أن يكون له ضد؛ لأنّ الضدين هما المتعاقبان على موضوع واحد. <ولايتجزّى مقداراً ولا واحداً<sup>٢</sup>> وقد علم مما سبق أنّ الواجب لا ينقسم بالأجزاء مطلقاً سواء كانت مقداراً بأن تكون قابلة للقسمة الغير المتناهية أو واحداً بأن لم تكن قابلة لذلك سواء لم يقبل قسمة أصلاً أو يقبلها ولكن ينتهي الانقسام إلى ما لا يقبل أصلاً. <ولايختلف مهية ولا هوية> كما تقدم في صدر الكتاب. <ولايتغير ظاهرية وباطنية<sup>٣</sup>> لما سبق من أنّ حقيقة ظهوره وبطونه نفس ذاته.

وإذا علمت أنّ أوصاف الحق الواجب على هذا النهج <فانظر هل ما قبله<sup>٤</sup> مشاعرك و تمثله ضمائرك كذلك؟!> أي التفت إلى مدرّكات حواسك و متعلقات عقلك و تفحصها واحداً واحداً، هل يمكن فيها شيء أن<sup>٥</sup> يكون أحواله كذلك؟! فإنّا لانشك أئنك <لاتجده>

١. ج: فان.

٢. مس، شن، ط: واحد.

٣. ش: إذ.

٤. ج: ظاهرية وباطنية.

٥. مس: قبل.

٦. مس: واحد.

٧. ج: او.

فيها: <فليس ذلك> الحاصل في قواك المدركة <إلامبائنا له> يعني للحق الواجب: <فهذا منه> أي الحاصل في علمك<sup>١</sup> صادر<sup>٢</sup> من الحق معلول له<sup>٣</sup>; لأنّه موجود مبائن للحق و كلّ موجود كذلك فهو صادر منه؛ إذ<sup>٤</sup> لا يخرج موجود من الحق تعالى و معلوله. <فدع هذا إليه> أي أترّك<sup>٥</sup> معلومك متوجهاً إلى الحق؛ لأنّ الحكمة من خلقك معرفته تعالى بصفاته<sup>٦</sup> الذاتية و الفعلية كما قال تعالى: «كنتُ كنزاً مخفياً فأحببْتُ أن أُعرف؛ فخلقتُ الخلق<sup>٧</sup>.» /47/

و إذا عرفتَ أنَّ ذات الواجب تعالى متنزه عن أن يحيط به عقلك و حواسك <فقد عرفته<sup>٨</sup>> إذ غاية الإدراك<sup>٩</sup> أن يدرك أن لا يدرك، كما قال الصديق<sup>١٠</sup>: «العجز عن درك الإدراك إدراك.» /48/

## [٢٠]. فصص

<كل إدراك فإما أن يكون لملائم<sup>١١</sup>> أي لما<sup>١٢</sup> هو كمال و خير عند المدرِك من حيث هو كذلك <أو لغير<sup>١٣</sup> ملائم بل<sup>١٤</sup> منافر> أي لما هو

١. من: عملك.

٢. من: أو.

٣. جـ: له.

٤. من: أترّك.

٥. من: أترّك.

٦. من: عارضته<sup>٩</sup>؛ جـ: شـ: عارضته.

٧. جـ: + لا عرف.

٨. شـ: غاية إدراك ذاته.

٩. شـ: بـ.

١٠. جـ: الصديق.

١١. جـ: بـ.

١٢. جـ: بما.

١٣. جـ: سـ: طـ: بـغيرـ.

١٤. شـ: بلـ.

آفة وشرّ عند المدرك من حيث هو كذلك.

<أو لما ليس بملائمٍ ولا منافر> ضرورةً.

فسر جمهور الحكماء <اللذة> بأنها <إدراك الملائم و> فسروا <الأذى> وهو الألم بأنه <إدراك المنافر.>

وفسر الشيخ الرئيس في الإشارات اللذة بأنها إدراك و نيل الوصول<sup>١</sup> ما هو كمال و خير عند المدرك من حيث هو كذلك؛ و زاد فيه قيداً في «(النيل» و «الوصول»<sup>٢</sup>). أمّا النيل<sup>٣</sup> فقد قيل في بيانه إنَّ إدراك الشيء قد يكون بحصول صورةٍ يساويه و نيله لا يكون إلا بحصول ذاته؛ و اللذة لا تتحقق بحصول ما يساوي اللذى؛ فإنَّ الإنسان قد يتصور ذات جمالٍ<sup>٤</sup> و لا يلتذَّ بمجرد تصوّرها و حصول مثالها عنده؛ فلا يكفي في اللذة مجرد الإدراك، بل لا بدَّ مع ذلك من النيل أيضاً؛ هذا كلامه.<sup>٥</sup>

وفي نظر؛ لأنَّه إنْ أُريد أنَّ واحداً من الإنسان لا يلتذَّ بمجرد تصوّرها و حصول مثالها عنده في وقتٍ من الأوقات فهو ممنوع؛ إذ يجوز أن يكون حصول ما يساويه كمالاً لقوَّةٍ من القوى؛ فيلتذَّ به، كما أنَّ حصول نفسه أيضاً كمالاً لواحدٍ منها.

و إنْ أُريد أنَّ بعض الإنسان لا يلتذَّ بحصول مثالها<sup>٦</sup> عنده في بعض

١. ش: الوصول.

٢. س: الوصول.

٤. ط: اللذى.

٥. ش: لمجرد.

٣. ط: أمّا النيل.

٦. س، ط: مثالها.

الأوقات فهو مسلم لكن<sup>١</sup> يجوز أن لا يكون حصول ما يساوي اللذى كمالاً و خيراً عند المدرك؛ فلذلك لا تتحقق اللذة بحصول ما يساويه لا لعدم حصول ذاته. نعم لو أثبتت<sup>٢</sup> كمالية ما يساوى اللذى و خيريته عند المدرك و مع ذلك لا يكون ملتصقاً به لتمّ و أتى له ذلك. /50/ وأيضاً: يلزم على هذا أن لا يكفي<sup>٣</sup> التسلل أيضاً في اللذة؛ لأنَّ الإنسان قد يشاهد ذات جمال و لا يلتذّ بمجرد مشاهدتها و حضور ذاتها عنده.

و أمّا الوصول فقد يتبّه بأنَّ اللذة ليست هي إدراك اللذى فقط، بل هي إدراك حصول اللذى للملتصق و صوله؛<sup>٤</sup> فلا بدّ من قيد الوصول حتى تتحصل مهية اللذة.

وفيه أيضاً نظر؛ لأنَّا لا نسلم أنَّ اللذة ليست هي إدراك<sup>٥</sup> اللذى فقط؛ فإنَّ للذائقه مثلاً كمالاً و خيراً بالنسبة إليها و هو<sup>٦</sup> الحلاوة مثلاً و بمجرد إدراك الذائقه إليها يلتذّ بها<sup>٧</sup> من غير توقفٍ على إدراك حصولها لها. /51/ ولو سلم ذلك نقول: إنَّهم قد أخذوا في تعريف اللذة قيداً<sup>٨</sup> يعني عنه وهو الكمال بالنسبة إلى المدرك؛ لأنَّه مأخوذ في مفهوم الملائم المأهود

١. س، ش: لكنّ. ٢. ط: بت. ٣. ط: لا يكون.

٤. س: - في اللذة. ٥. ط: + منه أيضاً.

٦. س: + إدراك. ٧. ط: به.

٨. س: قيد.

في تعريفها و معناه؛ و هو الحاصل للشيء بالفعل مناسباً له لائقاً به<sup>١</sup>؛ فحقيقة تعريفهم أن اللذة إدراك لما هو حاصل للشيء بالفعل مناسب له لائق به من حيث هو كذلك؛ فقد اعتبروا في تعريفها حصول اللذذ للملذ الذاتي المتعلق به الإدراك. غاية ما في الباب أن الشيخ فصل بعض قيود أجملوها في التعريف لا أنه<sup>٢</sup> ذكر قيداً لابد منه ولا يتم التعريف<sup>٣</sup> بدونه كما توهم بعضهم، حيث قال: فما ذكره الشيخ أقرب إلى التحصيل من المشهور من الحكماء؛ لأنّه لما احتاج إلى تفسير الملائم والمنافر بهذين التفسيرين؛ فإن يرادهما أولى قصراً للمسافة و تفصيلاً للمجمل؛ وأيضاً فإنه ذكر النيل و قيد الوصول وقد بان أنه لابد منها.

<إن لكل إدراك> أي مدرك سواء كان جوهراً لعقل أو قوّة من قوّاه <كمالاً> وقد سبق تفسيره <ولذته إدراكه> كما تقرر <للشهوة> أي للقوّة الشهوانية التي هي الباعثة على جلب المنافع <ما يستطيه> و يحسن عندها.

فإن قيل: القوّة الشهوية<sup>٤</sup> و القوّة النضيّة ليستا من القوى المدركة مع أنّ الشيخ عليه السلام في صدّيقيان القوى المدركة و كمالاتها و التذاذها بها. قلنا: إن مقتضى القوّة الشهوية مثلاً قد يكون كمالاً لقوّة مدركة

١. ط: لايقابه. ٢. من: لاته.

٣. هامش «ش»: التقرير.

٤. من، ط: الشهوانية.

بخصوصها، كتكيف الذاتة بكيفية الحالوة؛ فإنّها من مقتضيات الشهوة مع أنها من كمالات تلك القوّة؛ فإذا أدركتها التذّت بها؛ وقد لا يكون كمالاً لواحدٍ منها بعينها<sup>١</sup>، كمغلوبية العدوّ وغالبية الصديق؛ فإنّ الإنسان إذا سمع إدحاماً التذّت بها لأجل أنّها من كمالات القوّة السامعة؛ لأنّ التذاذ النفس بها ليس من حيث إنّها صوت حَسْنٍ، بل لأنّ جزئياتها من كمالات القوّة الشهوية أو<sup>٢</sup> الغضبية؛ فإذا أدركت النفس كلياتها بالذات وجزئياتها<sup>٣</sup> بواسطة قوّة جسمانية التذّت بها لذلك.

فكمالات القوّة الشهوية مثلّ كمالات للنفس لا من حيث هي، بل باعتبار كونها معها<sup>٤</sup>.

والتذاذ النفس بمقتضيات الشهوة والغضب قد يكون لأجل أنّها من كمالاتها<sup>٥</sup> لا لأنّها من كمالات قوّة مدركة بخصوصها، كما أشار إليه الشيخ عليه السلام<sup>٦</sup> بقوله: <وللغضب الغلبة> أي للقوّة الغضبية التي هي الباعثة على دفع الضار<sup>٧</sup> أن يتکيف بكيفية الغلبة والمضرّة اللتين<sup>٨</sup> حلّتا بمفضوبٍ عليه أو بكيفية شعور بأذى<sup>٩</sup> تعلّق بمفضوبٍ<sup>١٠</sup> عليه؛ فإنّ الغلبة ليست من كمالات القوّي الدرّاكـة، بل من كمالات القوّة الغضبية ولذلك

٣. س: جزئياتها.

١. ش: بعضها.

٤. ط: منها.

٢. ج: و.

٥. ط: رحمة الله.

٤. ش: كمالاتها.

٦. ط: بوذى.

٨. س، ش: اللتان.

٧. س، ط: المضار.

٩. ج: لم يذري.

١٠. ج: لم يفرب.

أفردهما بالذكر.

**<وللوهم الرجاء>** أي للقوة الواهمة التكيف<sup>١</sup> ب الهيئة شيءٌ يرجوه أو بصورة شيءٍ يتذكرة.

**<ولكل حسن>** أي لكلٍّ من القوى الحسية <ما يُعَد> أي كمال يتَّهِيًّا له؛ فیلتَّنَد بِإدراكه، مثلاً للقوة الباصرة كمال هو الألوان الحسنة والأشكال الجميلة؛ وللسامعة كمال هو الأصوات الرخيمة والنغمات المناسبة؛ وللذائقه كمال هو الطعمون؛ وللشامة كمال هو الرائحة الطيبة؛ وللامسة كمال هو الكيفيات المناسبة لها. فإذا أدرك كلّ منها ما هو كمال لها التَّدَّتُ بها.

**<ولما هو أعلى>** أي للقوة العاقلة من حيث هي<sup>٢</sup> التي هي أعلى<sup>٣</sup> من تلك القوى <كمال هو الحق>; وهو أن يتمثل فيها نظام الوجود على ما هو عليه تصوراً وتصديقاً على الوجه اليقيني المبرأ عن شوائب الظنون والأوهام <وخصوصاً الحق بالذات>; وهو أن ينطبع فيها بقدر استطاعتها جلية المبدأ الحق تعالى بحسب تقدس ذاته وتنزه صفاتاته الذاتية والفعالية.

**<كل كمال من هذه الكلمات>** المذكورة <معشوقٌ> و مرغوب

١. ج: - التكيف.  
٤. ط: + قوى.

٢. ط: + شيءٌ.

٣. ج: - من حيث هي.

<لقوّة> هي <دِرَاكَةً>. فإذا أدركته<sup>١</sup> النذّت به.

### ٦ [٢١]. فضي

اعلم أنَّ للنفس الناطقة الإنسانية بالقياس إلى القوّة الحيوانية التي هي المبدأ لإدراكات جزئية وحركات شخصية أحواً ثلاثة:  
 أحدها: أن تكون مغلوبة للقوّة الحيوانية التي يدعوها شهوتها تارةً وغضبيها أخرى اللذان ينبعثان عن المتخيلة والمتوهمة بسبب ما يتذكّر أنه أو بسبب ما يتأدي<sup>٢</sup> إليهما من الحواس إلى حركات مختلفة<sup>٣</sup> بحسب تلك الدواعي؛ و تكون العاقلة خادمة لها في تحصيل مراداتها؛ فتكون هي أمارة تصدر عنها أفعال مختلفة والعاقلة مؤتمرة.  
 و ثانيها: أن تكون القوّة الحيوانية مغلوبة لها مؤتمرة بأمرها منتهية بنهاها؛ فكانت<sup>٤</sup> العاقلة مطمئنة لا يصدر عنها أفعال مختلفة المبادئ<sup>٥</sup>.  
 و ثالثها: أنه قد تغلب هذه وقد تغلب تلك؛ فإذا غلبت<sup>٦</sup> القوّة الحيوانية و تبع القوّة العقلية لها ثم ندمت فلامت نفسها كانت لؤامة.  
 إذا عرفت هذا فنقول: <إِنَّ النَّفْسَ الْمُطْمَئِنَةَ> الساكنة بالله غير ملتفته<sup>٧</sup> إلى غيره <كَمَالِهَا عِرْفَانُ الْحَقِّ الْأَقْلَى> أي الوصول إليه:

<sup>٣</sup>. ج: الحركات المختلفة.

<sup>٢</sup>. ش: ينادي.

<sup>٦</sup>. ر(ج)!، ط: أدركت.

<sup>٤</sup>. ج: س: المتادي.

<sup>٥</sup>. س: المتادي.

<sup>٤</sup>. ج: كانت.

<sup>٦</sup>. ج: س: غالب.

<sup>٧</sup>. ج: س: ملتفت.

<sup>٧</sup>. ج: س: ملتفت.

فقوله: <بِإِدْرَاكِهَا> المراد به المعنى اللغوي وهو الوصول تفسير و بيان لقوله: «عرفان الحق الأول» و حاصله: أنَّ كمال النفس المطمئنة وصولها إلى الحق الممحض؛ <فَعُرِفَانُهَا الْحَقُّ الْأُولُ بِمَرْتَبَةِ قَدْسِيَّةِ> أي بحسب تقدُّس ذاته و تنزه صفاته و أسمائه عن شوائب الحدوث و النقصان <عَلَى مَا> أي<sup>١</sup> على الوجه الذي تستطيع النفس المطمئنة و تستعد لأنَّ <يَتَجَلَّ لَهَا> فإنَّ تجلَّ الحق الأول على الوجه الذي هو عليه غير ممكِن لغيره.

<هُوَ الْلَذَّةُ الْقَصْوَى> لما ذهب جماعة إلى انحصر اللذة<sup>٢</sup> مطلقاً في الحسية<sup>٤</sup>، كالأكل والشرب والجماع والغلبة؛ فهو لا يتتجاوزون مرتبة البهائم والسباع.<sup>٥</sup>

وذهب طائفة أخرى إلى انحصر اللذة القوية فيها. فهم يثبتون اللذة العقلية أيضاً و لكن يستحقونها بالقياس<sup>٦</sup> إلى الحسية؛ فأشار الشيخ<sup>٧</sup> إلى ردَّهما بأنَّ قال: «اللذة العقلية هو اللذة القصوى» و بيانه أنَّ اللذة إدراك ما هو كمال و خير عند المدرك من حيث هو كذلك؛ و لاشك في تفاوت الإدراك في حد نفسه بالشدة و الضعف و بالقياس إلى متعلقه؛ فتفاوت اللذة أيضاً؛ و ذلك إنما بتفاوت الإدراك أو المدرك أو

١. شـ: - ما ظـ.

٢. طـ: يتجليـ.

٣. طـ: + القراءةـ.

٤.

٥. شـ: مطلقا للحسيةـ.

٦. شـ: أيضاـ.

٧.

٧. سـ: السباغـ.

٨. طـ: - رحمة اللهـ.

٨. جـ: - وذهب طائفة... بالقياسـ.

المدرَّك.

أما بتفاوت<sup>١</sup> الإدراك فلأنَّه كُلُّما كان أثْمَّ كان اللذَّة أَكْثَر، كما أنَّ العاشق إذا رأى معشوقه من مسافة أقرب يكون لذته أكثر مما إذا رأه من مسافة أبعد.

وأما بتفاوت المدرَّك فلأنَّ لذَّة السمع الصحيح من الصوت الحَسَن أشد<sup>٢</sup> من لذَّة السمع المريض منه؛ ويمكن أن يرجع هذا إلى تفاوت الإدراك.

وأما بتفاوت المدرَّك فلأنَّ المعشوق المنظور كُلُّما كان أحسن يكون اللذَّة في رؤيته أَكْثَر<sup>٣</sup>؛ ولا شك أنَّ إدراك القوَّة العاقلة أقوى من الإدراكات<sup>٤</sup> الحسَّيَّة؛ لأنَّ الإدراك العقلي واصل إلى كُلِّه الشيء الذي هو أصعب المدرَّكات حتى يميَّز بين المهيَّة وأجزائِها ثم يميَّز بين الجنس والفصل و الجنس<sup>٥</sup> و فصل الجنس و يميَّز بين الخارجي اللازم والمفارق وبين اللازم بوسطٍ و بغير وسطٍ؛ والإدراك الحسَّي لا يصل إلا إلى المحسوس الذي هو أظهر المدرَّكات لمشاركة الحيوانات العجم مع الإنسان في ذلك الإدراك؛ فالإدراك العقلي أقوى و القوَّة العاقلة أقوى<sup>٦</sup> من القُوى<sup>٧</sup> الحسَّيَّة؛ لأنَّها تدرك بذاتها و هذه القُوى بتوسيطها؛ و

١. ج: بتفاوت. ٢. ج: أشد. ٣. س: أَكْثَر.

٤. س: ادراكات. ٥. ج: - و الفصل جنس الجنس.

٦. ج: - و القوَّة العاقلة أقوى. ٧. س: القوه.

مَدْرَكَاتُ الْقُوَّةِ الْعَاقِلَةِ أَشْرَفَ لَأَنَّهَا ذَاتُ الْحَقِّ وَصَفَاتُهُ وَتَرْتِيبُ الْمَوْجُودَاتِ عَلَى مَا هِيَ عَلَيْهِ، وَمَدْرَكَاتُ الْحَسْنِ لِيُسْتَ إِلَّا أَعْرَاضًا مُخْصوصَةً هِيَ الْأَلْوَانُ وَالطَّعُومُ وَبَاقِي الْمَحْسُوسَاتِ وَمَا يَتَعَلَّقُ بِهَا مِنْ الْمَعْنَى الْجَزِئِيَّةِ؛ وَمِنَ الْبَيْنِ أَنَّ لَانْسَبَةَ لِأَحَدِهِمَا فِي الْشَّرْفِ إِلَى الْآخَرِ، فَيَكُونُ اللَّذَّةُ الْعُقْلِيَّةُ<sup>١</sup> أَشَدَّ مِنَ اللَّذَّةِ الْحَسْنِيَّةِ وَأَقْوَى مِنْهَا.

### [٢٢] فَضْلٌ

«كُلَّ مَدْرِكٍ مُتَشَبِّهٌ مِنْ جَهَةِ مَا يَدْرِكُهُ» {أَيْ لِكُلِّ مَدْرِكٍ مُتَشَابِهٍ وَمِنْاسِبَةٍ يَحْصُلُ لَهُ إِمَّا مِنْ جَهَةِ الرِّياضَةِ وَالتَّصْفِيَّةِ أَوْ مِنْ جَهَةِ النَّظَرِ وَالْفَكْرِ أَوْ غَيْرِ ذَلِكِ بِمَا يَدْرِكُهُ}.

«تَشَبَّهُ التَّقْبِيلِ وَالاتِّصَالِ» {أَيْ تَشَبَّهَا هُوَ مُنْشَأً لِقَبْولِهِ لِلْمَدْرَكِ وَاتِّصالِهِ بِهِ اتِّصالًا تَامًا حَتَّى ذَهَبَ بِعُضُّهُمْ إِلَى أَنَّ الْمَعْلُومَ يَتَّحَدُ بِالْعَالَمِ وَبَعْضُهُمْ إِلَى أَنَّهُمَا يَصِيرَانِ كَالْوَاحِدِ}.

«فَالنَّفْسُ الْمَطْمَثَةُ» بالله تعالى المُهَذَّبَةُ عَنِ الْعَلَاقَةِ الْبَدْنِيَّةِ الظَّلْمَانِيَّةِ «سَتَخَالِطُ مَعْنَى» يَفِيضُ عَلَيْهَا وَيَتَّصِلُّ بِهَا «مِنَ اللَّذَّةِ الْخَفِيَّةِ» أي من الملذات<sup>٢</sup> الروحانية العقلية من إشراق أنوار الله تعالى وجماله «عَلَى ضَرِبِ مِنَ الاتِّصَالِ» بحيث تغلب على نور

١. ط: + في الشرف. ٢. ج: الملذات.

<sup>1</sup> وجودها؛ فتض محل عند تلاؤ هذه الأنوار.

<فترى الحق في كل شيء> بل كل شيء <و تبطل عن ذاتها>  
و تفني و تعلم أنه تعالى <sup>٣</sup> هو الموجود و ما سواه بطلان و خيال، و يتحقق  
حقيقة قول ليد: «الأكاذبة ما خلا الله باطلا».

**«فإذا»** زالت<sup>٤</sup> هذه المعاني عنها بسرعةٍ<sup>٥</sup> كما أشار إليه<sup>٦</sup> الشيخ في مقامات العارفين بقوله: «كأنها بروق تومض إليه ثم تخمد عنه»<sup>٧</sup> /52/ و **«رجعت إلى ذاتها و آلت»** أي عادت و صارت على ما كانت عليه قبل ذلك **«لها»** أي للنفس حينئذٍ **«أف»** أي أسفٌ على فواته و تضيّعه<sup>٨</sup> عن فقدانه، لمقارفتها المطلوب<sup>٩</sup> الحقيقى.

[٢٣] فصل

المقصود من هذا الفصّ دفعُ ما أوردَ على تعريف اللذة؛ و تقريره أنَّه من الأشياء ما هو كمالٌ و خيرٌ عندنا كالصحة و الأمان و الطعام و غيرها؛ فلو كان اللذة إدراك الملامح لكننا نلتذ بها وليس كذلك.  
و جوابه: أنَّ اللذة يتحصل وجودها بشيئين: أحدهما وجود الملامح

٢٠ ج: - تعالى

۲-۳-۹

١٠- ج: مضمون

عَجَزَ اللَّهُ

هـ ١٤٣

ج ۱

۹۱۰

جذب

مکالمہ

عند المدرك؛ و الثاني إدراك ذلك الملائم من حيث هو ملائم؛ فعدم الالتزام بذلك<sup>١</sup> الأشياء لأجل انتفاء أحد جزئها وهو الإدراك على وجده الملائمة و انتفاوته<sup>٢</sup> إنما بانتفاء الإدراك كما أشار إليه بقوله: <ما كلّ ما يلي اللذة يشعر<sup>٣</sup> بها ولا كلّ محتاج إلى صحة تقطن لها> يعني ليس كلّ<sup>٤</sup> من يقرب الملذّ به ويحضر ذلك عنده أن يدركه أو الإدراك على وجه الملائمة كما أشار إليه بقوله: <بل قد يعاف> و يكرهه.

ثم شرع في توضيح ذلك بقوله: <أليس الممرور> وهو من به<sup>٥</sup> مرّة الصفراء <يستحبث الحلو> أي<sup>٦</sup> يعده خبيثاً <ويستبعشه!> و بقوله: <أليس من به جوع بوليموس> معنى «بولي» باليونانية الشيء العظيم<sup>٧</sup> جداً و «موس» هو الجوع؛ و المراد به جوع الأعضاء مع شبع المعدة و هذا هو المسماي بالجوع البكري <يعاف الطعام> و الحال أنه <يذوب بدنه جوعاً!؟>

ولما نبه على أنَّ وجود الملذّ به عند الملذّ لا يكفي في تحقق اللذة، بل يجب إدراكه أراد أن ينبه على أنَّ وجود المؤلم عند المتألم لا يكفي أيضاً في تحقق الألم؛ فقال: <ما كلّ منقلب<sup>٩</sup> في كلّ<sup>١٠</sup> سبب

- |                              |                  |
|------------------------------|------------------|
| ١. ج، ش: بذلك.               | ٢. س: فانتفاوته. |
| ٤. س: الا.                   | ٥. ش: لكل.       |
| ٧. ج، س، ش: - أي.            | ٨. ج: العظيم.    |
| ٩. ج: الملذّ عند المتأذّ به. | ١٠. ش: متقلب.    |
| ٢. س: لعسر.                  | ٣. عرج: له.      |
| ٦. ج: كل.                    | ١١. ج: - كل.     |

مؤلم يحس به > ثم أوضحه بقوله: <أليس الخير<sup>١</sup> الفاقد للقدرة  
اللامسة لا يؤلمه إحراق النار و لا إجماد الزمهرير؟!> فلا يكفي في  
تحقق اللذة والألم وجود الكمال والآفة عند المدرك، بل يجب  
إدراكهما من حيث هما كذلك.

### [٢٤] فصل

اعلم أنَّ المرض سواء كان بالاشتراك أو الشابه إما بدني يكون أفعال  
البدن بسبب عروضه مؤوفة أو نفساني يكون أفعالها بسببه كذلك؛ فكما  
أنَّه يمكن إزالة مرض البدن بنوع معالجة كذلك أيضًا يمكن إزالة مرض  
النفس عنها.

إذا عرفت هذا فنقول: قد أورد على قولهم «اللذة العقلية<sup>٢</sup> هي اللذة  
القصوى» شبهةً وتقريرها أنَّه لو كانت المعقولات كمالات للنفس ملتبنة  
بإدراكتها لوجب<sup>٣</sup> أن يشتق إليها ويتآلَم بحضور أضدادها كالقدرة  
السامعة؛ فإنَّها يشتق إلى الأصوات الرخيمية التي هي كمال لها و يتآلَم  
بوصول الأصوات المستنكرة إليها.

و دفعها أنَّه لا يلزم من عدم اشتياق النفس إلى المعقولات الصرفه و

١. ج: الحذر.

٢. ج: الغضبيه.

٣. ج: يوجب.

الميل إليها عدم كونها ملتبة<sup>١</sup> بها، لجواز أن لا تكون النفس متوجّهة إليها بسبب غطاء مانع هو انهماكه في اللذات الحسية و اشتغاله<sup>٢</sup> بالمحسوسات الصرفة و ما لم يلتفت إليها لم يجد ذوقاً منها؛<sup>٣</sup> فلم يحصل لها شوق إليها؛ فإذا أزيل ذلك الغطاء الذي هو المرض عن بصيرتها وصلت إليها والتذرت بها كما أشار إليه الشيخ<sup>٤</sup> مبتدئاً بالأمراض البدنية و دفعها ثم بالتذاذ التّوى<sup>٥</sup> البدنية بما يكرهها قبل ذلك أو بتآلّها<sup>٦</sup> بما لم يكن يتآلّ بها ثم قياس الأمراض النفسانية و إزالتها و التذاذها<sup>٧</sup> بالمعقولات عليها بقوله: <ما حال الممرور> الذي له مرض بدني إذا كشف عنه غطاء سوء المزاج؟ و من به جوع بوليموس إذا استفرغ عن معدته<sup>٨</sup> الأذى؟ و الخدر<sup>٩</sup> إذا سرت قوةُ الحسن في جارحته؟ أليس الأول يستلذُ الحلق<sup>١٠</sup> استلذاذأ؟! أليس الثاني يُفْقِه<sup>١١</sup> أي يحرّكه <الجوع<sup>١٢</sup> إقلاقاً!<sup>١٣</sup>> و يجعله بحيث لا يصبر على عدم تناول الطعام لحظة؟ <أليس الثالث يُنْهِكَهُ الألم إنها كاؤ!<sup>١٤</sup>> أي يصيره<sup>١٥</sup> بحيث لا يطيق على كلفته و مشقة<sup>١٦</sup> لمحّة؟!

- |                                   |                               |
|-----------------------------------|-------------------------------|
| ٢. هامش وش؛ استقلاله.             | ١. ج: يميل.                   |
| ٣. ج: لم يلتفت إليها مخدونا عنها. | ٤. ط: - رحمة الله.            |
| ٤. ج: يتألمها.                    | ٧. س: تذاذها.                 |
| ٥. ج: قوى.                        | ٨. ش: بعده.                   |
| ٦. س، ش: فالخذر.                  | ٩. س: الخلل.                  |
| ٧. س: تذاذها.                     | ١٠. س: الخلل.                 |
| ٨. ش: بعدته.                      | ١١. س، ش، ط: أ.               |
| ٩. س، ش: فالخذر.                  | ١٢. ج: يقلّه الجوع اي يحرّكه. |
| ١٠. س: الخلل.                     | ١٤. ج: يصبر.                  |
| ١١. س، ش، ط: أ.                   | ١٥. ج: كلفة و مشقة.           |
| ١٢. ج: يقلّه الجوع اي يحرّكه.     | ١٦. ج: + لا يطيق.             |

**<كذلك إذا كُشف عنك غطاؤك>** وأزيل عنك حجابك الذي كان على قلبك و حواسك من اشتغالك بالمحسوسات و غفلتك عن المقولات الصرفة و عدم توجهك إليها.

**<فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ / ٥٣ حينئذ>** أي بصرك في تلك المدة<sup>٢</sup> حديد في هذا الوقت المخصوص منها وهو وقت إزالة الحجاب عن بصيرتك؛ يعني أنّ بصرك حينئذٍ حادٌ نافذٌ ثاقبٌ يرى ما كان محظوظاً عنك و يدرك الأشياء على ما هي عليه؛ فيلتذّ به لأنّ حصول الأشياء على هذا الوجه عنده من أعلى كمالاته؛ لأنّ الحكمـةـ والمصلحةـ منـ خلقـكـ هيـ تلكـ الإـدـراـكـاتـ كماـ أـشـرـنـاـ<sup>٣</sup>ـ إـلـيـهـ؛ فـمـقـتـضـيـ نـفـسـكـ إـذـاـ خـلـيـتـ وـطـعـهاـ الـوـصـولـ إـلـىـ تـلـكـ الـمـعـقـولـاتـ حتـىـ يـلـتـذـ بـإـدـراـكـهاـ.

## [٢٥]. فص]

**<إـنـ لـكـ مـنـكـ غـطـاءـ>** هو اعتبار هوبيتك و ملاحظة أنايتيك التي هي كمال الحجاب **<فضلاً>** إما مصدر منصوب بفعلٍ محدوفيٍّ أبداً يتوسط بين أدنى و أعلى للتبنيه بنفي الأدنى و استبعاده على نفي الأعلى و استحالته؛ فيقع بعد نفيه صريح و هو الأكثر أو ضمني كقولك: «تقاصرت الهمم عن ظواهر العلوم فضلاً عن دقائقها» أي لم يبلغ الهمم:

---

١. جـ: - عنكـ. ٢. جـ: - فـيـ تـلـكـ الـمـدـةـ. ٣. سـ: أـشـارـهـ جـ، شـ: أـشـيرـ.

فعلى هذا معنى كلامه أن نفسك الناطقة مع وحدتها وقطع النظر عما سواها ليست بخالية عن الحجاب فضلاً إذا كان معها شيء يصير سبباً لحجابها<sup>١</sup> أو صفة قوله<sup>٢</sup>: «غطاء» أي غطاء فاضلاً <عن لباسك> أي غير<sup>٣</sup> غطائك الحاصل <من البدن>.

و ملخصه: أنه إذا كانت<sup>٤</sup> هو يتلك حجاباً لك مع غاية قربها منك؛ فكيف لا يكون الأمور الخارجية<sup>٥</sup> المكتسبة من بدنك<sup>٦</sup> حجاباً لك؟!  
 «فاجهد أن ترفع الحجاب» المانع عن وصولك إلى الكمال الحقيقي (و تتجزد) عن الغواشي الغريبة والهيئات البدنية؛ وإذا تجردت عن العلائق البدنية والعوائق الرديئة، بل عن اعتبار هذية نفسك؛ <فحينئذ تلحق> و تصل بما هو المطلوب الحقيقي، كما قال رسول الله ﷺ<sup>٧</sup>: «تجرد تصل»<sup>٨</sup>؛ <فلاتسئل> على بناء المجهول/54/ <عمما تباشره> عن أفعال تركبه إنما لأنك إذا وصلت بالمطلوب الحقيقي فقد فني<sup>٩</sup> ذاتك و صفاتك و أفعالك ولم يبق إلا ذات الحق و صفاته و أفعاله تعالى كما أشار إليه المحقق الطوسي عليه السلام<sup>١٠</sup> في شرح مقامات العارفين في شرحه للإشارات<sup>١١</sup> حيث قال: «العارف إذا

١. ش: بحجابها.

٤. ج: كان.

٢. س، ط: لقوله.

٣. ط: عن.

٥. ج: هامش «ش»: الخارجية.

٦. ش: بنيك.

٧. ش: صلى الله عليه وآله.

٨. ط: - كما قال... تصل.

٩. ط: فتفني.

١٠. س، ط: - رحمه الله.

١١. ج: في الإشارات.

انقطع عن نفسه و اتصل بالحق رأى كل قدرة مستغرقة في قدرته المتعلقة بجميع المقدورات وكل علمٍ مستغرقاً<sup>١</sup> في علمه الذي لا يعزب عنه شيء من الموجودات وكل إرادة مستغرقة في إرادته التي لا يتأتى<sup>٢</sup> عليه شيء من الممكناة، بل كل وجود وكل كمال وجود<sup>٣</sup> فهو صادر عنه فائض من لدنـه<sup>٤</sup>؛ فصار الحق حينئذٍ<sup>٥</sup> بصره الذي به يبصر و سمعه الذي به يسمع وقدرتـه التي بها يفعل و علمـه الذي به يعلم و وجودـه الذي به يوجد؛ فصار العارف حينئذٍ متخلقاً بأخلاق الله تعالى بالحقيقة»<sup>٦</sup>/55/أنهىـ.

فإذا صرت متخلقاً بأخلاقـه و أوصافـه و من جملـة أخلاقـه أن لا يسئلـ عـما يـباشره لقولـه تعالى: «لـا يـسـئـلُ عـنـا يـفـعـلـ» فلا تـسـئـلـ أنت أيضاً<sup>٧</sup> إـمـا لـجلـالـه منصـبـكـ و عـظـمةـ شـائـكـ أو لـأنـ ما يـصـدـرـ عنـكـ حينئـذـ لا يـكونـ إـلـاـ ما هو مـسـتـحـسـنـ بـالـذـاـتـ؛ فـلـاـ يـلـامـ<sup>٨</sup> عـقـلاـ وـ لـاـ يـعـاقـبـ شـرـعاـ؛ وـ قد نـقـلـ عنـ بـعـضـ الـمـشـائـخـ «أـنـ لـلـسـالـكـ مـرـتـبـةـ إـذـاـ وـصـلـ إـلـيـهاـ اـرـتفـعـ عـنـهاـ مـقـضـيـاتـ الـأـحـكـامـ الـشـرـعـيـةـ بـحـسـبـ<sup>٩</sup> الـبـاطـنـ دونـ الـظـاهـرـ» يـعـنىـ أـنـ لـهـ حـالـةـ لـوـشـرـبـ الـخـمـرـ فـيـهاـ لـاـ يـكـونـ ذـلـكـ الشـرـبـ<sup>١٠</sup> مـانـعـاـ وـ حـجـابـاـ لـهـ فـيـ

١. طـ: مستـغـرقـ.

٢. منـ، شـ، طـ: لـيـأتـىـ.

٣. منـ، طـ: وـجـردـ.

٤. طـ: لـلـدـنـهـ.

٥. حينـ: حـيـثـ.

٦. شـ: فـلـاـ يـلـامـ.

٧. شـ: بـحـيـثـ؛ هـامـشـ «شـ»: بـحـسـبـ.

٨. شـ: بـحـيـثـ.

٩. شـ: الشـرـابـ.

الحقيقة وإن وجب على الشارع أن يجري عليه حدّ الخمر. أعلم أن النفوس الناطقة الإنسانية متفاوتة بالذات و مقتضياتها؛ فبعضها إلهية نورانية وبعضها ناسوتية ظلمانية وبعضها قليلة الحُبَّ لهذه لمزخرفات العاجلة وبعضها كثيرة الحُبَّ لها وبعضها رخيمة وبعضها قاهرة إلى غير ذلك من الأحوال؛ والمجاهدة<sup>١</sup> لاتؤثر في أحوالها الطبيعية الأصلية بأن تزيلها بالكلية، بل غايتها أنها تضعف بسببيها؛ فمعنى قوله: <فإن ألمت فويل لك> لأنك إذا صرت متألماً عند قطع علاقتك البدنية وعوائقك الظلمانية بالرياضة والمجاهدة بالوسائل الشيطانية والخطرات الرديئة حتى زال عنك هذه المرتبة العلية فالهلاك لك؛ لأنها عالمة شقاوة نفسك وكونها من قبيل الناسوتية المكدرة.

<وإن سلمت فطوبئ لك> أي وإن كنت ذاتاً سلاماً وفراغة عند هذا التجرد<sup>٢</sup> عن تلك الوساوس والخطرات<sup>٣</sup> فالخير والظفر والصلاح لك؛ لأن هذا دليل سعادتك<sup>٤</sup> وكون نفسك من لطائف الإلهية النورانية.

<وأنت في بدنك> أي في حالة تعلقك ببدنك بحسب الظاهر تكون<بحسب الحقيقة> كأنك لست في بدنك وكأنك في صُقْع الملائكة ونحوه؛ إذ لا يمنع في هذه الحالة اشتغالك بالبدن و

١، ش: المجاهدة؛ هامش «شن»: المجاهدة.

٢، ج: هذه الهجرة.

٣، ج: - عن تلك الوساوس والخطرات.

٤، ج: لسعادتك.

ملائمات الحواس عن انحرافك في سلك المبادئ المفارقة؛ فإذا كنت في سلوكها <فترى ما لا يعين رأي و لا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر> من التّعَمُ الْآخِرُوِيَّةِ و تلك التّعَمُ لا تدرك بهذه الحواس، بل بقوّة أخرى تحصل لك بسبب عدم تقيّدك بالحواس و ملائماتها؛ عن النبي ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «قَالَ اللَّهُ تَعَالَى أَعْدَدْتُ لِعَبَادِي الصَّالِحِينَ مَا لَا يَعْيَنُ رَأْيٌ وَ لَا يَأْذَنُ سَمْعًا وَ لَا خَطَرٌ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ»<sup>١</sup> /56/

<فَاتَّخِذْ لَكَ عِنْدَ الْحَقِّ عَهْدًا> أي فاتَّخِذْ لنفسك عند الحق الواجب تعالى عهداً بأن يعينك<sup>٢</sup> و يديمك على هذه الحالة؛<sup>٣</sup> أي اعترف بصدق الأنبياء و بما جاؤا به و امتثل بأوامره و اجتنب عن منهياته؛ لأنَّ هذا سبب لتجربتك و كونك من صُقُحِ الْمُلْكَوْتِ؛ عبر عنه بالعهد لأنَّ المعاهدة<sup>٤</sup> بين الشخصين تمنع وصول الضرر عن أحدهما إلى الآخر و توجب النفع كذلك؛ هذا الاعتراف و الامتثال سبب لثلاً يصل منه إلى عبده العذاب الأليم و موجب لوصوله إلى دائم النعيم و يجب عليك أن تبقي<sup>٥</sup> على هذا العهد <إلى أن يأتيه فرداً> أي فريداً وحيداً بعملك ليس معك من الدنيا شيء لامال و لا ولد و لاناصر مشغول بنفسك لا يهمك هم غيرك.

١. ش: ط: عليه السلام. ٢. ج: -أَي فاتَّخِذ...الحالة.

٣. ج: يتيقك.

٤. ش: المعاهرة؛ هامش «ش»: المعاهدة.

٥. ج: تيقن.

## [٢٦.] فـ:

<ما تقول في> شأن الأمر <الذي عند الحق تعالى عن الحق؟><sup>٣</sup>  
 طائفة من المتأخرـين تحاـشـوا<sup>٤</sup> عن إـطلاق العـشـق عـلـى الحقـ تعالـى  
 لـعدـم الإـذـن الشرـعي؛ وـالـحـكـماء الإـلهـيـون لـتـما حـقـقـوا مـعـنى العـشـق وـ  
 وجـدوا<sup>٥</sup> ذـلـكـ المعـنى هـنـالـكـ كـمـاـ أـشـارـ إـلـيـهـ الشـيـخـ رحمـهـ اللهـ بـقولـهـ: <وـهـنـالـكـ  
 صـورـةـ العـشـقـ> لمـيـتـحـاشـواـعـنـ هـذـاـإـطـلاقـ؛ لـأـنـهـمـ قـالـواـإـنـ كـلـ جـمالـ  
 وـخـيرـ مـدـرـكـ فـهـوـ مـحـبـوبـ مـعـشـوقـ؛ لـأـنـ إـدـراكـ الخـيرـ مـنـ حـيـثـ هوـ خـيرـ  
 حـبـتـ لـهـ وـالـحـبـ إـذـاـ اـشـتـدـ وـقـوـيـ صـارـ عـشـقاـ وـكـلـمـاـ كـانـ إـدـراكـ أـشـدـ  
 اـكـتـنـاهـاـ وـأـشـدـ تـحـقـقـاـ وـالـمـدـرـكـ أـكـمـلـ وـأـشـرـفـ ذاتـاـ؛ فـإـحـبابـ<sup>٦</sup> الـقـوـةـ  
 الـمـدـرـكـةـ إـيـاـهاـ وـتـعـشـقـهاـ يـهـاـ أـكـثـرـ؛ وـلـاشـكـ أـنـ وـاجـبـ الـوـجـودـ هوـ الـذـيـ فـيـ  
 غـاـيـةـ الـكـمـالـ وـالـجـمـالـ؛ وـإـدـراكـهـ لـذـاتـهـ أـقـوىـ إـدـراكـاتـ وـأـتـمـهاـ؛ فـكـلـمـاـ  
 كـانـ إـدـراكـ أـتـمـ وـالـمـدـرـكـ أـشـدـ خـيرـيـةـ كـانـ العـشـقـ أـشـدـ؛ فـيـكـونـ ذـاتـهـ  
 لـذـاتـهـ أـعـظـمـ عـاشـقـ وـمـعـشـوقـ؛ <فـهـوـ مـعـشـوقـ لـذـاتـهـ وـإـنـ لـمـ يـعـشـقـ>  
 مـنـ الغـيـرـ لـكـتـهـ لـيـسـ لـاـيـعـشـقـ مـنـ الغـيـرـ، بلـ هـوـ مـعـشـوقـ مـنـ أـشـيـاءـ كـثـيرـةـ  
 غـيـرـهـ <لـذـيـدـ عـنـ ذـاتـهـ>؛ لـأـنـ اللـذـةـ كـماـ حـقـقـ هيـ إـدـراكـ الـمـلـائـمـ وـإـدـراكـ

١. سـ: -ـتـعـالـىـ.

٢. سـ: عـنـ.

٣. جـ: +ـلـمـاـكـانـ.

٤. جـ: تـحـاشـيـ؛ سـ: تـحـاسـبـوـ.

٥. سـ: وـجـدـ.

٦. عـرـاطـ: رـحـمـهـ اللهـ.

٧. سـ، شـ، طـ: تـحـقـيقـاـ.

٨. سـ، طـ: فـاصـابـ؛ شـ: فـأـجـابـ.

الأول الحق لذاته هو أقوى الإدراكات و ذاته أكمل الذوات؛ فيكون ذاته لذاته أعظم لاذ و ملتبذ به <و إن لم يتحقق> من الغير لكنه قد لحقه و وصل إليه أشياء كثيرة؛ فيكون لذيداً<sup>١</sup> بالنسبة إلى الغير أيضاً.

<تم<sup>٢</sup> وجوده فوق التمام> أما أن وجوده تام فلا أنه ليس شيء من وجوده و كمالات وجوده قاصراً عنه مستفيداً من غيره؛ وأما أنه فوق التمام فلأن وجوده و كمالات وجوده على النحو المذكور ومع ذلك جميع وجودات الممكنات حاصل<sup>٣</sup> عن وجوده فائض عنه؛ وإلى هذا وأشار بقوله: <فيفضل> ذلك الوجود <ليسيح> ويسيل على مهيات الممكنات <على الإ تمام> أي على أن يتم تلك<sup>٤</sup> المهيات التي هي ناقصة في أنفسها باطلة في حدود ذاتها.

## [٢٧] فض

<من شاهد الحق> وعرفه لا يخلو من إحدى<sup>٥</sup> الأحوال الثلاث هي:  
 [١] إما أن يكون بحيث<sup>٦</sup> <لزمه لزوماً> أي لاحظه في جميع ذرات الكون بحيث لا ينفك عن تلك الملاحظة أبداً مع وجود ملاحظة

١. س: لذيد. ٢. ج: ثم. ٣. س، ش، ط: فاضل.

٤. س: عند. ٥. ج، ش: ذلك؛ هامش «ش»: تلك.

٦. ط: إله.

نفسه.

[٢.] أو يكون بحيث لا يقدر على ملاحظته بهذا الوجه، بل قد يغفل<sup>١</sup> عنه ويرى الخلق وإليه أشار بقوله: <أو تركه عجزاً>.

[٣.] أو يكون بحيث يغيب عن نفسه بالكلية<sup>٢</sup>؛ فلا يلاحظها<sup>٣</sup> ولا غيرها مما سواه، بل لا يلاحظ<sup>٤</sup> إلا جناب القدس فقط؛ وهناك يتم الوصول إلى الحق ولامرتبة أعلى منه<sup>٥</sup> وهي مرتبة المحو والفناء في التوحيد المشار إليها بقوله: <ولا منزلة بين هاتين المنزلتين إلا منزلة الخمول> الذي هو فقدان الإسم وبطلان الرسم؛ يعني لا يكون للعارف حالة سوى هاتين الحالتين إلا هذه الحالة التي هي فقدان التعين<sup>٦</sup> وهي حالة الفناء في نفسه والبقاء السرمدي بالله الحق الواجد.

<وَمَنْ تَرَكَهُ عَجْزاً فَقَدْ أَقْامَ عَذْراً> هو عدم قدرته واستطاعته لذلك اللزوم <وَهُوَ مُتَجْلِّيٌّ><sup>٧</sup> في حد ذاته؛ <فِي شَرْقٍ> على من يستعد الشروق ويستحقه إما استحقاقاً ذاتياً من غير تعقلٍ وكسبٍ أو بواسطته<sup>٨</sup> من إزالة الحجب ورفع الموانع.

<وَسَرِيعٌ> أي شأنه أن يأتي هرولة إلى من أتاه<sup>٩</sup> يمشي و

- |                          |                                  |
|--------------------------|----------------------------------|
| ١. ج: قد يشغل.           | ٢. س: بالكلية.                   |
| ٣. ج، س، ش: فلا يلاحظها. | ٤. ج، س، ش: لا يلاحظ.            |
| ٥. ج: منها.              | ٦. عرج: اليقين.                  |
| ٧. س: متجلبي.            | ٨. ش: بواسطته؛ هامش «ش»: بواسطه. |
| ٩. س: أيام.              |                                  |

يتوجه<sup>١</sup> نحوه؛ <فِيْلَحْق> و يصل إليه عند تخليته<sup>٢</sup> عن العوائق. قال الله تعالى: «مَنْ تَقَرَّبَ إِلَى شَبَرًا تَقْرَبَتْ<sup>٣</sup> إِلَيْهِ ذِرَاعًا وَ مَنْ تَقَرَّبَ إِلَى ذِرَاعًا تَقْرَبَتْ<sup>٤</sup> إِلَيْهِ بَاعًا وَ مَنْ أَتَانِي بِمَشِّي أَتَيْتُهُ هَرْوَلَةً» /٥٧/ فاجهد أن ينحها عن الطريق <وَ هُوَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُخْسِنِينَ> بل يوقيهم<sup>٥</sup> أُجورهم و يزيدهم من فضله.

## [٢٨]. فضـ

<صَلَّتِ السَّمَاءُ> أي أطاعت أمر خالقها طبعاً وإرادةً وجائت<sup>٦</sup> بما أراد منها <بَدْوَرَانَهَا> حول مراكزها.  
 <و> كذلك <الْأَرْضُ> انقادت أمره <بِرْجَانَهَا> أي بثقلها<sup>٧</sup> و كونها تحت<sup>٨</sup> جميع الأفلاك والعناصر؛ فقال لها: <وَلِلْأَرْضِ أَتَيْنَا طَوْعًا أُوكِزَّهَا قَالَتَا<sup>٩</sup> أَتَيْنَا طَائِعَيْنَ>.   
 <و> صل<sup>١٠</sup> <الْمَاءُ بِسَيِّلَانِهِ وَ الْمَطْرُ> أيضاً <بِهَطْلَانِهِ<sup>١١</sup>> أي بتقاطره و نزوله إلى الأرض.  
 <وَ قَدْ تُصَلَّى لَهُ وَ لَا تَشْغُرُ وَ لَذِكْرُ اللَّهِ> الذي هو الصلوة

١. س: يوجد.

٢. ش: تجلية.

٣. س: تقرب.

٤. س: تقرب.

٥. ش: يوقيهم.

٦. ش: جائت.

٧. ج، س، ش: ثقلها.

٨. ش: تحث.

٩. ش: قالنا.

١٠. ج، ش: صلي؛ ط: على.

١١. ش: بيطلانه.

>أكبير> وأعظم من أن تصل إليه الأفهام و تتبادر إليه الأوهام؛ لأنَّ ذكر الله قد يكون بلسان الملكوت والحال، واقتصر فهمك على لسان الملك والمقال.

### [٢٩] فض

<إنَّ الروح الذي لك> وهو المدرك الفاهم المتكلِّم المشار إليه بقولك: «أنا» <من جوهر عالم الأمر> الذي هو عالم المجرّدات الخارجية المعقوله لا من عالم الخلق الذي هو<sup>١</sup> عالم الماديات المحسوسة؛ لأنَّ كلَّ واحد منا يدرك نفسه بخصوصه و عند إدراكنا إياها بهذا الوجه لا يدرك شيئاً مما لا يمكن إدراك الماديات على سبيل الجزئية ببدونه<sup>٢</sup> من الكلم المخصوص والكيف المخصوص والوضع<sup>٣</sup> المخصوص وغير ذلك؛ إذ لا شك<sup>٤</sup> في أنَّ الموضوع في قولنا: «أنا عالم» معلوم ولا يخطر ببالنا حينئذٍ شيء من البدن وأجزائه وأعراضه من الماديات، كما يشهد به الوجودان<sup>٥</sup> وغير المعلوم غير<sup>٦</sup> المعلوم؛ فثبتت<sup>٧</sup> أنه مجرّد شأنه و خاصيته أن <لا يتشكّل بصورة> لها امتداد مخصوص.

١. وج، س، ش: - عالم الخلق الذي هو.

٢. وج: المرضع.

٣. وج: لانشك.

٤. س، ط: + الصحيح.

٥. س: - غير.

٦. ش: فقلب.

>و< أن <لايخلق بخلقٍ> هي المركبة من الكيفيات المحسوسة - أعني اللون - و من الكيفيات المتصلة بالكتيّات - أعني الشكل - و باعتبارها يوصف الشخص<sup>١</sup> بالحسن والشّبّح.

>و< أن <لايتعين بإشارةٍ><sup>٢</sup> أي لا يمكن أن يشار إليها بالإشارة الحسّية.

>و< أن <لايتزدّد بين حركة وسكون> أي لا يمكن أن يتّصف بإحدى هما؛ لأنَّ جميع ما ذكر من خواصّ الجسمانيّات وقد بيّنا أنه مجرّد؛ <فلذلك> أي فلاجل تجرّده و كونه من عالم الأمر <يدرك المعدوم الذي فات> من الحسّ بأن لا يدركه أصلًاً وليس من شأن البدن و حواسه إدراك معدوم كذلك؛ ولاشك أنَّ مدرك ذلك المعدوم هو المشار إليه بـ «أنا»؛ فإذا لم يكن البدن و حواسه فتعين أن يكون مجرّدًا؛ وفيه نظر؛ لأنَّه يمكن<sup>٣</sup> أن يكون مدركه جزئاً من البدن أو يكون للبدن قوّة أخرى بها يدرك المعقولات كما أنَّ له قوّة بها يدرك المحسوّسات.

>و< يدرك <المنتظر الذي هو آت> و لاشيء من البدن و حواسه بمدرك له، لما<sup>٤</sup> سبق بعينه.

>و< يسبح<sup>٥</sup> في عالم الملائكة> الذي هو العالم الأعلى المعقول.

٣.ج: لايمكن.

٢.ش: لاشيء.

١.ج: الشخص.

٥.ش: سبج.

٤.ش: بما.

**<ويتنقش من عالم الجبروت>** وهو عالم المجرّدات التي<sup>١</sup> شأنها التأثير لا القبول انتقاشاً بالصور الصادرة منها؛ ويحتمل أن يقال: إنه يتنقش بالصور العلمية التي هي بعينها<sup>٢</sup> من جملة ذلك العالم ولا شيء من البدن وحواسه كذلك.

### [٣٠] فض

**<أنت مركب من جوهرين>**<sup>٣</sup>  
**أحدهما مشكلٌ مصوّرٌ مكثفٌ مقدّرٌ متحرّكٌ ساكنٌ متخيّزٌ**  
**منقسمٌ>** وهو البدن.

**<و الثاني: مبائن للأول>**<sup>٤</sup> في هذه الصفات <لما يتّيه آنا><sup>٥</sup> غير مشارك له في حقيقة الذات <لأنه من لطائف<sup>٦</sup> الروحانيات <يناله العقل> ويدركه<sup>٧</sup> فقط؛ لأنَّ إدراكه الوهّاس لا يتجاوز عن عالم الشهادة <و يعرض عنه الوهم> بل تخيله؛ إذ رتبة إدراكه لا تخرج عن المحسوسات ومتعلقاتها؛ لأنَّه يحكم بأنَّ كلَّ موجود إما متخيّز أو حالٌ فيه<sup>٨</sup>؛ ولا يتجاوز عن هذه المرتبة؛ فلو لا أنَّ العقل والشرائع دفعها

٣. ج: الجوهرين.

٢. ش: نفسها.

١. ج: + هو.

٤. ط: نيدركه.

٥. س: لأن لطائف.

٤. ج: الأول.

٧. ج: - فيه.

لعدّت من القضايا الأولية.

وإذا كنتَ من هذين الجوهرين <فقد جمعتَ> أي كنتَ مجتمعاً من جوهرٍ هو <من عالم الخلق> الذي هو عالم المحسوسات <و> من جوهرٍ هو <من<sup>١</sup> عالم الأمر> الذي هو عالم المعقولات؛ <لأنَّ روحك من أمر ربك و بدنك من<sup>٢</sup> خلق ربك> ولا يذهب عليك أنه لا يمكن اعتبار التأليف بين هذين الجوهرين بحيث يكون للمجموع المؤلّف وحدة حقيقة؛ فليتأمل.

### [٣١] فض

<النبوة تختص<sup>٣</sup> في روحها بقوّة قدسيّة> يعني<sup>٤</sup> النبي؛ وهو إنسان مبعوث من الحق إلى الخلق ليرشدهم إلى صلاح الدارين له خواص ثلاثة عند الحكماء:

إحديتها: أن يكون بحيث يطيقه الهيولي القابلة للصور المفارقة إلى بدل<sup>٥</sup>  
و ثانيةها<sup>٦</sup>: أن يكون مطلعاً على الغيب بصفاء<sup>٧</sup> جوهر نفسه و شدة

٣. ش: شخص.

٢. س: - من.

١. س: - من.

٤. هامش وش: بدن.

٥. ج: ثانية.

٤. ج: + ان.

٦. ش: لصفاء.

٧. ش: لصفاء.

اتصاله بالمبادئ العالية من غير شائبة كسبٍ و تعليمٍ.  
و ثالثتها<sup>١</sup>: أن يشاهد الملائكة على صور متخيلة و يسمع كلام الله تعالى منهم.

وفي هذا الفصَّ أشار الشيخ رحمه الله<sup>٢</sup> إليها:

أُمِّا إِلَى الْأُولَى فِي قَوْلِهِ: <تَذَعَّن لِهَا> أَيْ تطِيع لِإِرَادَتِهَا <غَرِيزَةً>  
عَالَمُ الْخَلْقِ الْأَكْبَرِ كَمَا تَذَعَّن لِرُوحِكَ غَرِيزَةً عَالَمُ الْخَلْقِ الْأَصْغَرِ وَ  
هُوَ الْبَدْنُ الْإِنْسَانِي فِي حَرْكَاتٍ<sup>٣</sup> مُخْتَلِفَةٍ وَسَكَنَاتٍ شَتَّى حَسْبِ  
إِرَادَتِهِ<sup>٤</sup>; لَأَنَّ شَأْنَ النَّفْسِ النَّاطِقَةِ الْإِنْسَانِيَّةِ أَنْ يَحْدُثُ فِي الْعَنْصَرِ  
الْبَدْنِيِّ اسْتِحَالَةً مِزاجٍ مِنْ غَيْرِ فَعْلٍ وَافْعَالٍ جَسْمَانِيٍّ، كَمَا يَشَاهِدُ مِنْ  
الْتَّسْخَنِ حَالَةَ الْفَضْبَ؛<sup>٥</sup> فَتَحْدُثُ حَرَارَةً لَا عنْ حَارٍ وَبِرُودَةً لَا عنْ بَارِدٍ؛  
وَذَلِكَ لِأَنَّ جُوهرَ النَّفْسِ مِنَ الْمَبَادِئِ الَّتِي هِيَ تَكْسُوُ الْمَوَادَ<sup>٦</sup> صُورَهَا إِذَا  
تَمَّ اسْتِعْدَادُهَا، بَلْ هِيَ أَشَدَّ مَنْاسِبَةً وَأَقْرَبُ مِنْ تَلْكَ الْمَبَادِئِ إِلَى الْبَدْنِ؛  
فَلَا يَبْعُدُ أَنْ يَفِيضَ عَلَيْهِ مِنْهَا كَيْفِيَاتٌ مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ إِلَى أَنْ يَكُونَ هُنَاكَ  
مَمَاسَةً وَفَعْلٍ وَافْعَالٍ جَسْمَانِيٍّ، بَلْ الْقَوَّةُ<sup>٧</sup> الَّتِي فِي النَّفْسِ قَدْ يَصِيرَ مَبْدَأً  
لَمَا يَحْدُثُ فِي عَنْصَرِ الْبَدْنِ، كَمَا إِذَا تَأْمَلَتْ<sup>٨</sup> عَظَمَةُ اللَّهِ<sup>٩</sup> وَقَهْرُهُ وَتَفَكُّرُهُ

١. ج، س: ثالثها.

٢. ط: -رحمه الله.

٣. س: حركة.

٤. س: اراد به.

٥. ج: -في حركات... إرادته.

٦. ج: - كما يشاهد... الفضب.

٧. ج: لمواد.

٨. ش: تأملت؛ هامش (ش): تأملت.

٩. ش: تأملت؛ هامش (ش): تأملت.

١٠. س: + تعالى.

في جبر وته وكبر يائه كيف<sup>١</sup> تتشعر جلدك ويقوم شعرك على البدن من الفزع والخشية؛ وظاهر أن التأمل والتفكّر لا يكون إلا في النفس؛ وقد أثر في البدن وقد يؤثّر النفس في بدن آخر كتأثير العين العاينة<sup>٢</sup> والوهم العامل<sup>٣</sup>؛ فالنفس<sup>٤</sup> إذا كانت قوية شريقة شبيهة بالمبادئ العالية أطاعها العنصر الذي في العالم وان فعل عنها ووجد في العنصر ما يتصور فيها؛ وذلك لأنّ النفس غير منطبعة في البدن، بل منصرفة الهمة إليه؛ و كان هذا الضرب<sup>٥</sup> من التعلق يجعلها<sup>٦</sup> أن تخيل العنصر البدني على مقتضى طبيعتها<sup>٧</sup>؛ فلا يبعد أن يكون النفس الشريقة القوية حدّاً يجاوز تأثيرها عن البدن المخصص بها ويعم: <فتأتي بمعجزات خارجة عن الحيلة<sup>٨</sup> و العادات> فيرى المريض و يمرض الصحيح و يستحيل بها العناصر؛ فيصير غير النار ناراً أو<sup>٩</sup> غير الأرض أرضاً و يحدث بإرادتها أمطار و خصب إلى غير ذلك من مقتضيات أحوالها بحسب اختلاف الأوقات. هذه من جملة كمالات قوتها العاملة.

وإلى الثانية أشار بقوله: «و لا تصدأ مراتها » عطف على قوله: «تذعن لها» أي و لا تتحجب مرأة نفسه الناطقة بشيءٍ من الحجب<sup>١٠</sup>

٢٠. ط: -كيف.  
٢١. ج: الثانية.  
٢٢. ج: القاتل.

٤٣ ج: بل النفس؛ س: و النفس.

٥. ش: الضرب؛ هامش [ش]: الضرب.  
٦. ج: يجعلها.

٧. س: طبعها. ٨. ج: الجيلة. ٩. ج: ز.

١٠: الحجت

LITERATURE

لشدة صقالتها: <و لا يمنعها شيء عن انتقاشه<sup>١</sup> بما في اللوح المحفوظ> عن تطرق الفساد والتغير والزوال <من الكتاب> بيان «ما» أي المكتوب <الذي لا يبطل> وهو العلم بالكليات والجزئيات على وجه لا يتغير - كما قررنا - سواء كانت تلك الجزئيات موجودة في الخارج أو منتظرة الوجود فيه؛ و يحتمل أن يكون «من الكتاب» بيان اللوح المحفوظ؛ فحينئذ يراد به معناه المتبادر منه.

و إلى الثالثة أشار بقوله: <و ذات الملائكة التي هي الرسل> عطف على قوله «مرآتها» يعني أنّ ذات الملائكة التي كالمرايا لا تحتاجب عن نفسها الناطقة المؤيدة؛<sup>٢</sup> أي لا يكون بحيث لا يظهر عليها الملائكة، بل هي يظهر عليها؛<sup>٣</sup> فيراها مشاهدة<sup>٤</sup> ويسمع أصواتها و يستفيد منها؛ <فيبلغ> ما استفادت منها <مما عند الله> من الأحوال والأحكام إلى عامّة الخلائق<sup>٥</sup> ليكمل نقوسهم بحسب قوّيتها النظرية و العملية و يجعلها مستعدة للسعادة الدينية والدنيوية؟

١. ج: الانتقاشه.

٢. ج: عطف على قوله عن الانتقاشه يعني ان نفسه الناطقة لا يحتاجب عن ذات الملائكة.

٣. ج: - بل هي يظهر عليها. ٤. م: مساعدته. ٥. ج: الخلائق.

٦. ج: الدنيوية.

## [٣٤]. [فض]

لما سبق ذكر الملائكة واستفادة النبي منها أراد أن يبيّن مهياتها وكيفية تلك الاستفادة؛ فقال: **«الملائكة صور علمية»** مقوله بذواتها ليس فيها ما يمنع عن معقوليتها؛ لأنّها مجرّدات<sup>٢</sup> عن المواد و لواحقها؛ ولا مانع عن المعقولية إلا إياتها؛ **«جواهرها»** أي حقائقها وذواتها الموجودة في الخارج **«علوم إبداعية»** كائنة بمجرّد «كن» من غير سبق مادة و مدة.

**«ليست»** تلك الملائكة **«كألواح فيها نقوش أو صور»** فيها علوم؛ لأنّها من قبيل الأجسام و توابعها؛ وهي منزّهة عنها لتجزّدها - كما يبيّن -<sup>٣</sup> **«بل هي علوم إبداعية»** تكرار؛ والأولى أن يقال: بل هي **«قائمة بذاتها»** غير قائمة بغيرها **«تلحظ الأمر الأعلى»** إنما بالإشراق من المبدأ الحق أو لأنّ العلم بالسبب يستلزم العلم بالمحسب؛ **«فينطبع»** أي يرتسّم **«في هوياتها ما تلحظ»** من الصور الإدراكية. هذا الكلام<sup>٥</sup> صريح في أنّ علم المبادئ العالية بطريقة<sup>٦</sup> الارتسام، كما صرّح به الشيخ الرئيس أيضاً.<sup>٧</sup>

١. مـ: - تلك.      ٢. مـ: مجرّدات.  
 ٣. جـ؛ سـ: صدور.      ٤. جـ: كما هي؛ طـ: كما يبيّن.  
 ٥. طـ: بطريقـ.      ٦. جـ: كلامـ.  
 ٧. طـ: - أيضاً.

> وهي <أي أعظم الملائكة التي هي العقول ><مطلقة> أي <sup>١</sup> غير مقيدة ببدن من الأبدان تقييداً نفوسنا الساقطة بأبداننا <لكن الروح القدسية> التي للرسول <sup>٢</sup> <تخاطبها<sup>٣</sup> في اليقظة> كما رُوي عن الرَّسُول - صلوات الله عليهم - <sup>٤</sup> أَنَّهُمْ شاهدوا جبرئيل وتكلموا معه حالة اليقظة >و الروح النبوية تعاشرها< و تخاطلها >في النوم.<

لأنَّ النَّبِيَّ مَنْ يُوحَى إِلَيْهِ إِمَّا مِنَّا مِنَّا أَوْ إِلَهًا مَأْمَأً سَوَاءً أَتَاهُ جَبَرِيلٌ <sup>٥</sup> أَوْ لَمْ يَأْتِهِ؛ فَإِذَا أَتَاهُ كَانَ رَسُولًا أَيْضًا. فالنبي من حيث هونبي لا يستدعي أن يأتيه جبرئيل <sup>٦</sup> بل هو من تلك الحقيقة يكون أكثر مخالطةً <sup>٧</sup> معه في النوم؛ فلذا خصص بالنوم أو لأنَّ العام إذا قوبلا بالخاص يكون المراد منه ما سوى ذلك الخاص؛ وفي بعض النسخ «الروح البشرية» وهو ظاهر؛ إذ أكثر أشخاص الإنسان يخالطون معهم في النوم كما لا يخفى؛ ويلائم لما تقدّم من قوله: «النبوة يختصّ في روحها بقوّة قدسيّة».

فإن قيل: هذا ينافي ما تقرّر عند أهل الملل والشائع الحقّة من أنَّ الأنبياء يشاهدون الملائكة ويتكلّمون معهم؛ و ظاهر أنه لا يمكن إلا بأن <sup>٨</sup> يكونوا أجساماً؛ فتجرّدها كما يفهم من هذا الفصل ينافي ويتناافي

١. ج: -أي.  
٤. ط: يخالطها.  
٧. س: جبريل.  
١٠. ج: إن.

٢. ج: تقييدنا.  
٥. ط: عليهم السلام.  
٨. س: جبريل.  
٩. ج: مخالطته.

أيضاً؛ إذ كونها علوم إبداعية ينافي المخاطبة معهم في اليقظة.<sup>١</sup>

قلنا: إنَّ للملائكة اعتبارين:

أحدهما: كونها متمثَّلة بصور متخيلة<sup>٢</sup> محسوسة؛ و سيجيء بيان كيفية ذلك التمثيل.

و ثانيهما: اعتبار ذواتها من حيث هي من غير اعتبار تمثيلها. فحيثُ يمكن أن يقال: إنَّ من قال بكونها أجساماً نظر إلى أول الاعتارين و من قال بتجرِّدتها نظر إلى ثانيهما؛ فمورد<sup>٣</sup> النفي والإثبات ليس أمراً واحداً؛ فلاتنافي.

### [٣٣] فرض

**<إنَّ الإنسان لمنقسم إلى سرَّ و عَلَن>** يعني أنَّ للبدن الإنساني ظاهراً وباطناً؛ فعلى هذا اندفع ما قيل من أنَّ هذا يعينه ما تقدم من قوله: «أنت من جوهرين».

**<أَمَا عَلَنْهُ أَيِّ ظاهره>** فهو الجسم المحسوس بأعضائه وأمشاجه؛ أي اخلاطه؛ **<و قد وقف الحس على ظاهره و دلَّ التشريح على باطنه>** من ارتباطات العظام وكيفيتها<sup>٤</sup> و منابت

١. ج: و ينافي... البقطة. ٢. من: متخيل. ٣. م: فمود.

٤. ش: أما. ٥. ط: كينياتها.

الأعضاء والعروق والارتباطات الأخرى وحكمها ومصالحها.  
 > وأما سرّه < أي باطنه > فقوى روحه < التي ستفصلها من كونها ظاهرة وباطنة وعلمية وعملية.

### [٣٤] فص]

> إن قوى روح الإنسان تنقسم إلى قسمين: قسم موكّل بالعمل وقسم موكّل بالإدراك؛ < لأنّا لانشك في أنّ للنفس الناطقة الإنسانية المجردة إدراكاً وفعلاً؛ والواحد لا يصدر عنه مختلfan<sup>١</sup> إلا من حيثيتين؛ فلابدّ لها من قوّتين يحصل بها الإدراك والعمل.

و العمل مقصود بالتبع؛ لأنّ المقصود من العلاقة البدنية استكمال النفس بحسب قوتها النظرية؛ لأنّه يبقى<sup>٢</sup> بيقائها وبه يصير عالماً معقولاً مضاهياً للعالم المحسوس.

> والعمر ثلاثة أقسام: نشائي وحيواني وإنساني < على ما دلّ عليه الاستقراء.

> والإدراك قسمان: حيواني و هو إدراك الجزيئات > وإنساني<sup>٣</sup> < وهو إدراك الكليات.

١. ط: حكماً و مصالحاً. ٢. ج، س، ش: مختلفين. ٣. ط: لا يقى. ٤. س: نشائي.

## [٢٥]. فض

<و هذه الأقسام الخمسة موجودة في الإنسان و يشارك في كثير منها غيره>. هذا غني عن الشرح.

## [٢٦]. فض

<العمل النشائي في غرضي> يعني أنَّ مقصودي من العمل<sup>١</sup> النشائي الذي هو أثر القوة النباتية ليس إحالة الغذاء إلى مشابهة المغذى و إخالٍ بدل ما يتحلل و جذب<sup>٢</sup> الغذاء و تغييره إلى حيث يصلح لأنَّ تخلية<sup>٣</sup> الفاذية و إمساك<sup>٤</sup> الغذاء المجدوب<sup>٥</sup> مثلاً، بل المقصود منه <حفظ الشخص>; لأنَّ الغاية في الأعمال المتعلقة بالقوة الفاذية و بها يتحفظ<sup>٦</sup> الشخص؛ لأنَّها لو لم يلتصق به بدل ما يتحلل لانعدم سريعاً؛ لأنَّ الحرارة واجبة الشبوت في الأبدان النباتية و هي يقتضي تحلل الرطوبات عنها؛ فلو لا أنَّ شيئاً يصير بدلًا لما يتحلل منه لفسد المزاج بسرعة<sup>٧</sup>.

<و تنمويته<sup>٨</sup>> التي هي أثر القوة النامية<sup>٩</sup> التي بها يحصل كمال<sup>١٠</sup>

١. ش: تجليه؛ ط: تحلية.

٢. س: حدت.

١٠. ط: عمل.

٣. ش: تنمية.

٤. س: المحدث.

٩. س: الثامن.

٥. ط: يتحفظ.

٦. ج: يتحفظ.

٧. س: التاسع.

٧. ج: كمال.

٨. س: العاشر.

الشو > و حفظ النوع و تبقيته بالتلويذ > الذي هو من آثار القوة المولدة؛ لأن العناية الإلهية اقتضت أن يفيض الدوام عنه على كل شيء؛ فما لم يصلح أن يبقى بشخصه ويصلح أن يبقى بنوعه؛ فإنه تبعث<sup>٢</sup> فيه قوة إلى استجلاب بدلٍ يعقبه<sup>٣</sup> ليحافظ به نوعه؛ فالمولدة يورد بدل ما يتحلل من النوع؛ كما أن الغاذية يورد بدل ما يتحلل من الشخص.

> و قد سلط عليها > أي على هذه الأعمال > إحدى قوى روح الإنسان > من قواها<sup>٤</sup> الخمسة > و قوم يسمونها القوة النباتية. >

هذا هو المشهور > و لاحاجة بنا إلى شرحها > و تبيان مهيتها<sup>٥</sup> و تفصيل أحوالها؛ لأن المقصود تفاصيل القوى الإدراكية وكيفية إدراكاتها وأحوالها.

## [٣٧]. فضـ

> العمل الحيواني جذب النافع > أي تحريرك يقرب به من الشيء المتخيل النافع > و تقتضيه الشهوة > بأن تكون القوة الشهوانية باعثة للقوة المحرّكة التي في الأعصاب والعضلات على التحرير.

١. ط: أرباب.

٢. ش: ينتف.

٣. ش: يعقبه.

٤. س، ش، ط: قراء.

٥. ط: مهيتها.

<و دفع الضار<sup>١</sup> > أي تحريرك به<sup>٢</sup> يدفع<sup>٣</sup> الشيء المتخيل الضار  
 <و يستدعيه> أي هذا الدفع <الخوف>; لأنَّ صورة الضار من  
 حيث هو ضار إذا حصلت في النفس أحدث خوفاً فيها. ثمَّ تبعت القوة  
 الغضبية إلى دفعها؛ وإليه أشار بقوله: <و يتولاه الغضب> أي هو  
 يبعث<sup>٤</sup> القوة المحركة على تحريرك به يدفع الضار.  
 <و هذه من قوى روح الإنسان> أي هذه الأعمال ناشئة من قوةٍ  
 هي من القوى<sup>٥</sup> الخمسة للروح الإنساني.

## [٢٨]. فص

<العمل الإنساني> وهو الصادر عن نفسه الناطقة بحسب قوته  
 العملية من جهة استبطاط ما يجب أن يفعل من رأي كلي مستنبط من  
 مقدمة كليلة هي قولنا: «كلَّ حَسَنٍ يُنْبَغِي أَنْ يُؤْتَنِي بِهِ» وقد استخر جننا  
 منه أنَّ الصدق ينبغي أن يُؤْتَنِي به لأنَّ نقول: «الصدق حَسَنٌ وكلَّ حَسَنٍ  
 ينبغي أن يُؤْتَنِي به؛ فالصدق ينبغي أن يُؤْتَنِي به» وهذا رأي<sup>٦</sup> كليل.  
 ثمَّ إنَّ العقل العملي وهو القوة التي بها يصير النفس مبدأ للأفعال<sup>٧</sup> إذا

١. ط: الضار.

٢. ش: له.

٣. ط: تحريرك يدفع به.

٤. ش، ط: يبعث.

٥. ش: رى.

٦. س، ط: القوة.

.

٧. س: مبدأ الأفعال.

أراد أن يوقع صدقاً جزئياً؛ فهو إنما يفعل بواسطة استخراج الرأي الجزئي من الرأي الكلي كأنه يقول: «هذا صدق وكلّ صدقٍ ينبغي أن يُؤتى به فهذا<sup>١</sup> الصدق ينبغي أن يُؤتى به» و هذا رأي جزئي؛ والعقل العملي يفعل هذا الصدق للعلم بذلك الجزئي؛ فالنفس تصدر عنها الأفعال لآراء جزئية منبعثة من آراء كلية مستنبطه من مقدمات بدئية أو مشهورة أو تجريبية<sup>٢</sup> أو غيرها؛ ولا يمكن أن يصدر عنها شيء إلا إذا كان مستحسناً في نظرها ولو باعتبار<sup>٣</sup>.

فذلك الصادر <اختيار الجميل> وهو الفعل الذي أثبت الشرع أو العقل<sup>٤</sup> حُسته<sup>٥</sup> و/or اختيار <النافع> سواء استحسنه الشرع والعقل أو لا يقتل<sup>٦</sup> شخص من يمنعه عن الوصول إلى مطلوبه <في المقصد المعتبر<sup>٧</sup> إليه> متعلقاً بقوله: «النافع» يعني الذي هو بالحقيقة ليس بمقصده، بل هو مسافة اتفق العبور إليه <بالحياة العاجلة> الفانية؛ و سبب ذلك الاختيار اعتقاد في النفس ورأي - كما ذكرنا - بخلاف الحيوانات الآخر؛ فإنها تترك<sup>٨</sup> أفعالاً لها أن تفعلها<sup>٩</sup> مثل أن الأسد المعلم لا يأكل صاحبه ولا يأكل<sup>١٠</sup> ولده<sup>١١</sup> لا بسبب<sup>١٢</sup> اعتقاد في النفس، بل من

- 
- |                               |                       |
|-------------------------------|-----------------------|
| ١. من: فهو.                   | ٢. ش: مشهورة الجزئية. |
| ٤. ش: الفعل.                  | ٣. ط: بالاعتبار.      |
| ٦. ش: حسنة.                   | ٥. ش: حسته.           |
| ٧. ش: المعتبر.                | ٨. ط: تدرك.           |
| ٩. من: أن تفعلها؛ ط: أن تفعل. | ٩. ط: ك فعل.          |
| ١١. ش: ولد.                   | ١٠. من: لا يأكل.      |
| ١٢. س: لسبب.                  | ١٢. س: بسبب.          |

جهة أخرى هي أن كل حيوان يؤثر بالطبع وجود ما يلده وبقاوته؛ وأن الشخص الذي يمونه ويطعمه قد صار لذيداً عنده؛ لأن كل نافع لذيد بالطبع عند المنفوع<sup>٢</sup>؛ فيكون المانع من فرسه<sup>٣</sup> حالة أخرى لا اعتقاداً؛ وربما وقع هذه الحالة في الجبلة<sup>٤</sup> ومن الإلهام الإلهي كحب كل حيوان ولده<sup>٥</sup> من غير اعتقاد البة ورأي.

<و> قد يكون العمل الإنساني <سد<sup>٦</sup>> طرق<sup>٧</sup> <فاقة السُّفَهاء> الذي هو الظلم بحيث لا يأتيه من جهة بناء <على العدل> متوجهاً إليه؛ يعني أنه<sup>٨</sup> قد يكون العمل الإنساني منع نفسه عن سلوك طريق الظلم وتركه وإدامتها على العدل الذي هو لزوم المستحسنات قوله<sup>٩</sup> وفعلاً وعقداً؛ والظلم إنما على نفسه أو على غيره؛ والأول إنما باعتبار قوته النظرية أو العملية. أما الذي باعتبار قوته<sup>١٠</sup> النظرية فإنقاوها على جهلها<sup>١١</sup> وتضييع قابليتها للعلوم والمعارف؛ وأما الذي باعتبار العملية فأن لا يحفظها في الأخلاق عن طرق الإفراط والتفريط ولا يلزمها المواظبة على التوسط بين الطرفين؛ والثاني وهو إيصال الضرر إلى الغير إنما في عاجله أو آجله؛ فإذا عرفت<sup>١٢</sup> الظلم بأقسامه عرفت<sup>١٣</sup>

١. ط: فإن.

٢. س، ش: المتنزع.

٣. ش: فرسة.

٤. ج: لا اعتقاداً.

٥. ط: -.

٦. ش: ولده.

٧. ج: -.

٧. س: طرق.

٨. ج: أنه.

٩. ط: القراءة.

١٠. ش: جهلها؛ هامش «ش»: جهلها.

١١. ط: آجله أو عاجله.

١٣. س: عرفه.

١٢. س: عرفه.

بالمقاييس إليه العدل.

<و يهدي إليه> أي إلى كلّ واحد من الاختيار والسدّ <عقل> أي حالة إدراكية أو رأي و استنباط قياسٍ <يفيد التجارب و تقويمه العشرة> أي المخالطة<sup>١</sup> مع بني نوعه <و يقلده> أي ذلك العقل أو صاحبه <التأديب<sup>٢</sup>> أي المتأدب الذي ليس له قدرة<sup>٣</sup> استنباط الرأي الجرئي من الرأي الكلّي؛ فلا يميز<sup>٤</sup> الجميل من القبيح؛ فلذا قلدَ من له هذا التمييز<sup>٥</sup> ليختار به الجميل؛ وهذا التقليد<sup>٦</sup> إنما يكون بمن<sup>٧</sup> يحكم عقله الأصيل بصحّة رأي من قلده ولا يكون له قدرة الاستنباط؛ ولذلك قال: <بعد صحة من العقل الأصيل.>

### [٣٩] فض

<إدراك يناسب الانتقاد> أي الإدراك يشبهه<sup>٨</sup> أن يكون هيئته و صوره في العقل مناسبة لهيئته و صوره حاصلة من انتقاد شيء بشيء في<sup>٩</sup> الخارج لانتقاداً كما هو الظاهر من كلامه هيئنا؛ لأنَّ ما سيأتي من كلامه يُعَيِّد هذا يدلّ على خلافه؛ وأيضاً الانتقاد انفعال و الانفعال

- |                |                                  |
|----------------|----------------------------------|
| ١. س: المخاطب. | ٢. ج: التأدب.                    |
| ٣. س: قدره.    | ٤. ج: فلا يهين.                  |
|                | ٥. ج: التمييز.                   |
|                | ٦. ش: القليل؛ هامش «ش»: التقليد. |
|                | ٧. ج: من.                        |
|                | ٨. ش: نسبة.                      |
|                | ٩. ج: من.                        |

لا يتَّصف بالمطابقة و عدمها والإدراك يتَّصف بهما؛ فلا يكون اتفاً<sup>أ</sup>؛ و الشيخ في منطق الشفاء بعد ما بين أنَّ العلم لذاته غير معقول بالقياس إلى الغير قال: «بل من جهة الوجود الخاص كأنَّ كيَفِيَةً مَا تكون هيئة في النفس<sup>١</sup> و صورة مجردة عن الموارد هي مطابقة لأُمور من خارج». ٥٨/٥٨  
 «و كما أنَّ الشمع يكون أجنبياً عن الخاتم حتى إذا عانقه معانقة ضامنة» أي جامعة قوية <رجل<sup>٢</sup> عنه> أي افترق<sup>٣</sup> الشمع عن الخاتم حالَ كونِ ذلك الشمع ملتَبِساً <بمعرفةٍ و مشاكلة صورة> يعني أنَّ الشمع يأخذ عن الخاتم حالَ المعانقة صورةً و نقشاً مشابهاً<sup>٤</sup> لصورة الخاتم و نقشه؛ و الأولى أن<sup>٥</sup> يقال: معنى قوله <رجل<sup>٦</sup> عنه> بعد كون الشمع أجنبياً بالنسبة إلى الخاتم و زال عن الخاتم بسبب معرفة و مشاكلة صورة حاصلة من تلك المعانقة.

<كذلك المدرك يكون أجنبياً عن الصورة> و هو المدرك؛ إذ الصورة كما يطلق على العلم يطلق على المعلوم أيضاً؛ <فإذا اختلس عنه> أي سلب المدرك عن المدرك <صورته عقد معه المعرفة كالحسن يأخذ من المحسوس صورةً يستو صورها الذكر> أي<sup>٧</sup> يطلب القوة الذاكرة أن يجعل تلك<sup>٨</sup> الصورة وصفاً لها قائماً بها<sup>٩</sup>؛ <فيتمثل في

<sup>١</sup>. ج: اخترق؛ ش: احترق.

<sup>٢</sup>. ش، ط: زحل.

١. من: الانفس.

<sup>٣</sup>. ش: زحل.

<sup>٤</sup>. ج: و نقشه لو.

٢. ج: مشابها.

<sup>٥</sup>. ش: -يه.

<sup>٥</sup>. من: ذلك.

٣. ط: -أي.

الذكر» وهو الحافظة **«و إن غابت عن المحسوس»** بالذات و هو الحسّ؛ لأنَّ الحسّ إنما يحسّ ذاته من وجهه. قال الشيخ في الشفاء: «الحسّ بالفعل مثل المحسوس بالفعل والحسّ بالقوة مثل المحسوس بالقوة و المحسوس بالحقيقة القريب<sup>١</sup> هو ما يتصرّرُ الحاسّ<sup>٢</sup> من صورة المحسوس؛ فيكون الحاسّ<sup>٣</sup> من وجهٍ يحسّ ذاته لا الجسم المحسوس؛ لأنَّ<sup>٤</sup> المتصرّر بالصورة التي هي المحسوسة القريبة منها و أمّا الخارج فهو المتصرّر بالصورة التي هي المحسوسة بعيدة؛ ف فهي تحسّ ذاتها.» انتهى.

#### [٤٠] فضـ

**«إدراك الحيوان<sup>٥</sup> إنما في الظاهر» أي في القوة الظاهرة؛ **«و إنما في الباطن؛ والإدراك الظاهر»** و<sup>٦</sup> هو الإبصار و السمع و الشم و الذوق و اللمس **«بالحواس الخمس التي هي المشاعر»** و يتم ذلك الإدراك بالحسّ المشترك، بل لا يتحقق إلا به.**

**«و الإدراك الباطن<sup>٧</sup> من الحيوان»** و هو إدراك المعاني الجزئية و

١. ش: القربة.

٤. ط: لأنَّ.

٧. س: الناطق.

٢. ج: الحاسّ.

٥. ش: الحيواني.

٣. ج: الحاسّ.

٦. ش: ط: -.

التخيّل الذي هو إدراك الشيء مكتنفاً باللواحق المادّية بشرط عدم حضور المادّة <للوهم وحَوْله> أي مع خدمه.

فإن قيل: الوهم لا يدرك إلا المعاني الجزئية - كما هو المشهور - وإن دراك الصور من بين القوى<sup>١</sup> الباطنة مخصوص بالحسن المشترك؛ لأنَّ المدرِك منها إثنان: أحدهما وهو الوهم للمعاني وثانيهما وهو الحسن المشترك للصورة - كما تقرر عندهم - ولاشك أنَّ التخيّل إدراك الصورة؛ فيكون للحسن المشترك لاللوهم.

قلنا: إنَّ التخيّل لا يصدر عن الحسن المشترك؛ لأنَّ شأن الحسن المشترك المشاهدة<sup>٢</sup> والإحساس<sup>٣</sup> الذي هو الإدراك<sup>٤</sup> الظاهري لغيره كما نص عليه الشيخ<sup>٥</sup> عقِيب هذا الكلام وصرَّح به الشيخ الرئيس أيضاً حيث أقال: «إنَّ الروح التي فيها الحسن المشترك إنما تثبت فيها الصورة المأخوذة من خارج منطبيعة مادامت النسبة المذكورة بينها وبين المبصر<sup>٦</sup> محفوظة أو قريبة<sup>٧</sup> العهد؛ فإذا غاب المبصر<sup>٨</sup> انسمحت الصورة عنها؛ والصورة إذا كانت في الحسن المشترك كانت محسوسة بالحقيقة حتى إذا انطبع فيها صورة كاذبة في الوجود أحسَّها كما يعرض

١. س: القراءة.  
٣. س، ط: رحمة الله.

٢. ط: الاحساس.

٤. س: قریب.

٥. س: المصر؛ هامش «س»: المبصر.

٦. ط: الصورة.

للمرورين<sup>١</sup> / بل نقول - كما صرّح به الشيخ أيضاً - إنَّ التخيّل ناشِئٌ من القوَّة<sup>٢</sup> الواهمة لكن بمعونة القوَّة المتخيلة؛ لأنَّ الصورة المختزنة<sup>٣</sup> في الخيال متى شائت الواهمة إدراكه تنفذ إلى التجويف الأخير بأنَّ تصرير الدودة مفتوحة و يتصل الروح الحامل للصور الخيالية بالروح الحامل للقوَّة الواهمة بتوسُّط الروح الحامل للقوَّة المتخيلة؛ فانطبعت<sup>٤</sup> الصور التي في الخيال في روح القوَّة الواهمة إلَّا أنَّ ذلك لا يثبت فيها دائِماً، بل مادام الطريق مفتوحاً و الروحان متلاقين و القوَّتان متقابلين<sup>٥</sup>؛ فإذا أعرضت<sup>٦</sup> القوَّة المتهوَّمة عنها بطلت<sup>٧</sup> عنها تلك الصورة و الوهم بتوسُّط القوَّة المتخيلة يعرضها على النفس و عنده تقف تأديـي<sup>٨</sup> الصور المحسوسة.

و أيضاً: لانسِلَمْ أنَّ الوهم لا يدرك إلَّا المعاني الجزئية؛ فإنَّ الإدراك الباطني و هو التخيّل وإدراك المعاني كلَّها<sup>٩</sup> مستندٌ إلَيْهِ. أمَّا المعاني فلأنَّه ليس لما سواه من القُوى الحسية مدخلٌ في إدراكه بأنَّ يدركها أولاً ثمَّ<sup>١٠</sup> يدركها الوهم وإنْ كان بعضُـ من تلك القُوى مدخلٌ فيه باعتبارٍ آخرٍ؛ و

١. ط: المرورين.

٢. س، ش: قوة.

٣. ط: المتخيلة.

٤. ط: الأخيريان.

٥. ش: ما انطبعت.

٦. س، ش: يطلب.

٧. ش: + ثم.

٨. ج: - كما صرّح به الشيخ أيضاً، س: - أيضاً.

٩. ط: متقابلين.

١٠. ط: بادي.

١١. س، ش، ط: كلِّه.

أما التخييل فلأنه وإن كان لسلوك القوى مدخل<sup>١</sup> في إدراك الصورة بالمعنى الذي ذكر لكنّ هذا النوع المخصوص من إدراكه<sup>٢</sup> وهو التخييل مخصوص بالوهم بخدمة<sup>٣</sup> القوة المتخيلة إياه كما بيّنا؛ وأما حصر إدراك الوهم في المعاني -على ما هو المشهور- فباعتبار أنّ إدراك الوهم من غير توسط قوّة إدراكيّة لا يكون إلا للمعاني لا أنّ<sup>٤</sup> إدراكه مطلقاً لا يكون إلا كذلك.

#### [٤١]. فض

<كلّ حسّ من الحواس الظاهرة<sup>٥</sup> يتأثر عن المحسوس مثل كيفيته> يعني أنه يتأثر عن المحسوس الذي هو الأمر الخارجي بهيئة وصورة<sup>٦</sup> هي مثل<sup>٧</sup> هيئته وكيفيته؛ وذلك<sup>٨</sup> إنما لأنّ يتشتّح بشبح هو هيئه<sup>٩</sup> وصورة لهيئة المحسوس البعيد ومثلها كما هو الظاهر في حسّ البصر؛ وإنما لأنّ يحصل من المحسوس بعيد كيفيّة وحالة في الحسّ مثل كيفيته وحالته الخارجية، كالحرارة الحاصلة من النار في اللامسة إذا لاقت البدن؛ إذ عند ملاقاتها إياه يفاض عليه فرد آخر من الحرارة مثل الحرارة<sup>١٠</sup>

٣. ط: يخدمه.

٢. ط: إدراكه.

١. ج: مدرك.

٤. س: صورته.

٥. من: الظاهر.

٤. س: للمعنى لأنّ.

٦. ط: بهيئة.

٧. ج: + التأثير.

٧. ج: - مثل.

٨. ط: بهيئة.

٨. ج: - مثل الحرارة.

٩. ط: بهيئة.

٩. ش: - مثل الحرارة.

القائمة بها؛ وظاهر الأمر في القوّة اللامسة ما ذكرناه<sup>١</sup> ويشبه أن يكون الحال في الحواس الثلاث الباقية أيضًا كذلك - على ما يدلّ عليه متن الكتاب - لكن<sup>٢</sup> يحتمل أن يكون الحامل للكيفية المحسوسة كالطعام والهواء إذا وصل إليها أدرك كيفيته بمجرد الوصول من غير أن تحدث فيها كيفية<sup>٣</sup>.

«إن كان المحسوس» وهو الأمر الخارجي «قوياً» باعتبار كيفيته «خلف فيه صورته» أي جعل صورته خليفة عنه باقية في الحس «وإن زال» نفسه عن المحاذاة أو غابت «كالبصَر إذا حدق الشمس» تمثل فيه شبحُ الشمس؛ فإذا أعرض عن جرم الشمس بقي فيه ذلك الأثر زماناً؛ فإنَّ من بالغ في النظر إلى الشمس يجد من نفسه بعد الإغماض عنها كأنه ينظر إليها وكذلك إذا بالغ في النظر إلى الخضراء الشديدة ثمَّ غمض عينيه<sup>٤</sup> فإنه يجد من نفسه هذه الحالة وإذا بالغ في النظر إليها ثمَّ نظر إلى لون آخر لم ير ذلك خالصاً، بل مختلطًا بالخضراء.

١. ج: أما بان يتشبيح بشيء له كيفيه هو ظل الكيفية المحسوسة ومثلاها كما في حس البصر او بان يحصل من جنس الكيفية المحسوسة فرد آخر في الحس مثل كيفيته ومرتبته في الشده و الضعف كالحرارة النارية فان النار اذا لاقت البدن يفيض على البدن بمعانة النار فرد اخر من الحرارة مثل الحرارة القائمه بالنار في الشده، و الضعف وذلك في الامسه ظاهر.

٢. ج: د.

٣. ج: و الهواء يصل إليها و بمجرد ذلك الوصول من غير أن يحدث فيها كيفيه يدرك ذلك الكيفية القائمه بذلك المحل على ما هي عليه في الفوه و الضعف.

٤. س: قرايا.

٥. ش، ط: عينه؛ هامش «ش»: عينيه.

> و ربما استولى على غريزة الحَدْقَةَ ما فسدها<sup>١</sup> < أي جعلها بحيث لا يرى شيئاً مما<sup>٢</sup> يحاذيها من الأنوار<sup>٣</sup> مثلاً، لأن غماها في الانفعال عن تلك<sup>٤</sup> القوى.

> وكذلك السمع إذا أعرض عن الصوت<sup>٥</sup> القوي باشره < أي صاحبه <طنين><sup>٦</sup> وهو صوت في الأذن <بقيت مدة<sup>٧</sup>؟> وكذلك حكم الرائحة والطعم؛ < فإنهم إذا وردا<sup>٨</sup> على الشامة والذائقه وكانا قويين بقي صورتهما فيهما مدة<sup>٩</sup>.

> وهذا في اللمس أظهر. < إذ لا يشترط لبقاء الكيفية الملحوظة في القوة اللامسة أن تكون قوية<sup>١٠</sup>.

### [٤٢] فصل

> **البصر مرآة يتسبّح فيها خيال المبصر** < و ظله <مادام> المبصر < يحاذيه> أي يقابل<sup>٩</sup> ذلك الجسم المخصوص و هو المرأة. < فإذا زال > عن المحاذاة < ولم يكن قوياً انسليخ> ذلك الخيال < عنها>. و تعريف البصر بما ذكر تعريف لفظي و لذا لم يتحاش عن إيراد

١. ج: الحَدْقَةَ فاقسدها؛ من، ط: الحَدْقَةَ فاقسدها.

٢. س: بما.

٣. ط: الاروان.

٤. ش: الصُّرُب.

٥. ج، س: ذلك.

٦. ش: متعباً؛ من: صعب.

٧. ش: مروء.

٨. س: اورد.

٩. ج: - يقابل.

المبصر في تعريفه<sup>١</sup>؛ وقد يعرف البصر بأنها قوّة مرسومة في ملتقا عصبيّين آتىيَّن<sup>٢</sup> من الدّماغ مجوفَيْن<sup>٣</sup> يتقاربان حتّى يتلاقيان ويتقاطعان<sup>٤</sup> تقاطعاً صليبياً يصير تجويفهما واحداً ثمّ يتبعادان إلى العينيَّن؛ فذلك التجويف الذي هو في<sup>٥</sup> الملتقى محلّ القوّة الباصرة وهو المسنّى بمُجتمع النور يدرك صورة<sup>٦</sup> ما ينطبع في الرطوبة الجليدية من<sup>٧</sup> أشباح أجسام ذات الألوان والأضواء تتأدّى تلك الصورة إلى التجويف ثمّ منه إلى الحسّ المشترك.

<السمع جَوْبَةٌ<sup>٩</sup> يَتَمَوَّجُ فِيهَا الْهَوَاءُ الْمُنَفَّلِتُ<sup>١٠</sup> عن متصاكيٍن عَلَى شَكَلِهِ> يعني أنَّ الْهَوَاءَ الْحَامِلَ لِلصَّوْتِ يَتَمَوَّجُ فِيهَا عَلَى كِيفِيَّةِ الْهَوَاءِ الْمُنَفَّلِتِ<sup>١١</sup> عن متصاكيٍن قارِعٍ و مَقْرُوعٍ مَقاومٍ لَهُ أَوْ قَالِعٍ كَذَلِكَ؛ فَإِنَّ الْقَارِعَ وَالْقَلْعَ كُلُّ مِنْهُمَا يَمْوِجُ الْهَوَاءَ إِلَى أَنْ يَنْفَلِتَ<sup>١٢</sup> مِنَ الْمَسَافَةِ التِّي سُلِكَّهَا الْقارِعُ أَوَ الْقَالِعُ إِلَى جَنْبِهَا<sup>١٣</sup> وَيَلْزَمُ<sup>١٤</sup> مِنْهُ انتِبَادُ الْهَوَاءِ الْمُتَبَاعِدُ<sup>١٥</sup> مِنْهُ لِلتَّشَكُّلِ وَالتَّمَوَّجِ الْوَاقِعِيْنِ<sup>١٦</sup> هُنَاكَ؛ <فِي سَمْعٍ> وَيَدْرُكُ مَا يَتَأْدِي إِلَيْهِ بِسَبِّبِ تَمَوَّجِ الْهَوَاءِ.

٢٠: المحو فتن

٦١

٩

٦٠، حجز

١١. ث: المُنْقَلَّتْ! ط: المُنْقَلَبْ.

١٣- ج: جنبیهای ش: جنبیها.

١٦. م: الواقعين.

٢. شرط: أثمن: ١. سبب: تعریف:

٤. س: - تفاصيلاً.  
٥. س: - تفاصيلاً.

٧. من: صدراته: ٨. وج: سن:

١٠. ش: المثلث! ط: المتقلب.

۱۲. ش: ینقلبت؛ ط: ینقلب؛ هامش «ط»: ینقلبت.

١٤. ج: للزم.  
١٥. ط: المساعد.

وتعريف البصر بالمرأة والسمع بالجوبية<sup>١</sup> لا يخلو عن رعاية مجانية.

<اللمس قوة> مرتبة <في عضو معتدل> هو جميع أعصاب جلد البدن ولحمه؛ ولما كان ذلك العضو الذي هو الآلة الطبيعية التي يحس بها واسطة والواسطة يجب أن تكون عادمة<sup>٢</sup> في ذاتها لكيفية ما يؤود بها ليقع الانفعال<sup>٣</sup> عنه؛ فيقع الإحساس به؛ إذ الانفعال لا يكون إلا عن جديد<sup>٤</sup>؛ لأنّه لا يكون إلا عند زوال شيء وحصول شيء؛ فيجب أن يكون آلة اللمس أيضاً كذلك وكونها كذلك لا يخلو عن وجهين؛ أحدهما: أنه لاحظ<sup>٥</sup> لها من الكيفيات الملموسة أصلاً.

و ثانيهما: أنها لها حظ منها ولكن لم تبق تلك<sup>٦</sup> الكيفيات فيها على صرافتها<sup>٧</sup>، بل انكسرت صورتها<sup>٨</sup> حتى صارت قريبة من الاعتدال؛ ولما لم يمكن أن يكون آلة اللمس على الوجه الأول - لأنّها مركبة من العناصر - فوجب أن يكون خلوها عن الأطراف بسبب المزاج ليحس ما يخرج عن القدر الذي لها؛ فلذلك قال: «في عضو معتدل».

<يحس بما يحدث فيه> من الكيفية لابما قام بالأمر الخارجي من

<sup>١</sup>. س: بالجوبية.

<sup>٢</sup>. س: عادمته.

<sup>٣</sup>. ط: بالجونة.

<sup>٤</sup>. س: الانتقال.

<sup>٥</sup>. س: حظه.

<sup>٤</sup>. ج: حدله.

<sup>٦</sup>. س: ذلك.

<sup>٧</sup>. س: صرفها؛ ثـ: صرافها؛ هامش «شـ»: صرافتها.

<sup>٨</sup>. ج، س، ط: صورتها.

الكيفية وتلك الكيفية الحادثة <من استحالة> البدن بها<sup>١</sup> وانتقاله إليها <بسبب ملaci مؤثر> فيها كالنار إن كانت الكيفية الحادثة فيه<sup>٢</sup> حرارة نارية؛ والمشهور أنَّ إدراك اللمس مخصوص بالكيفيات الملموسة المشهورة لكنَّ الشيخ صرَّح بأنَّ تفرق الاتصال أيضاً من مدرَّكات اللمس؛ فإنه قال: كما أنَّ الحيوان متكون بالامتزاج الذي للعناصر كذلك هو أيضاً متكون بالتركيب؛ وكذلك الصحة والمرض؛ فإنَّ منهما ما ينسب إلى المزاج ومنهما<sup>٣</sup> ما ينسب إلى التركيب والهيئه؛ وكما أنَّ من فساد المزاج منه ما هو مفسد كذلك من فساد<sup>٤</sup> التركيب منه ما هو مهلك؛ وكما أنَّ اللمس حسٌ يبقى<sup>٥</sup> به ما يفسد المزاج كذلك هو حسٌ يبقى<sup>٦</sup> به ما يفسد التركيب؛ فيدرك باللمس تفرق الاتصال وعرف اللمس بأنَّها قوَّة مرتبة في أعصاب جلد البدن كله ولحمه يدرك ما يمسه ويؤثر فيه بالمضادة المحيلة للمزاج أو المحيلة<sup>٧</sup> لهيئة التركيب.

وإنما رتبت قوَّة اللمس في جميع جلد<sup>٨</sup> البدن دون أن يختص ببعضٍ مخصوصٍ كما هو حال سائر القوى؛ لأنَّ ورود المفسدات عليه من جميع الجهات ممكِن؛ فوجب أن يجعل جميع جلده<sup>٩</sup> حسَّاساً ليحفظ<sup>١٠</sup>

١. ح: لها.

٢. ط: الخارجية فيها.

٣. ح: منها.

٤. ط: من فساد.

٥. ح: ينفي.

٦. ح: ينفي.

٧. ش: المحيلة.

٨. ط: - جلد.

٩. س: جلد؛ ط: جلد البدن.

١٠. س: ليحيط.

عنها ولا يتأنّى إليه الفساد سريعاً وإن كانت<sup>١</sup> في جلد باطن الكفت أقوى خصوصاً في جلد الأصابع وفي جلد أنملة السباتية.

> وكذلك حال الشم و الذوق < يعني أن الشم قوّة مودعة في الزائدتين النابتين من مقدم الدّماغ يحس بما يحدث فيها من الرائحة بسبب<sup>٢</sup> تلاقي مؤثر هو وصول الهواء المتكيّف بالرائحة؛ و الذوق قوّة منبثة في العصب المفروش على جرم اللسان يحس بما يحدث فيه من الطعام بسبب تلاقي<sup>٣</sup> مؤثر هو ذو<sup>٤</sup> الطعم ويتأدّي الطعم بواسطة الرطوبة اللعائية إلى الذائقـة إما بأن تتكيف<sup>٥</sup> هذه الرطوبة بالطعم بسبب المجاورة؛ فيفوض وحدها؛ فيكون المحسوس كيفيتها وإما بأن تخالطها<sup>٦</sup> أجزاء لطيفة من ذي الطعم ثم يفوض هذه الرطوبة معها في جرم اللسان إلى الذائقـة؛ فالمحسوس هيئـٰ هو كيفية ذي الطعم.

### [٤٣] فصل

> إن وراء المشاعر الظاهرة شركاء < للنفس الناطقة > و حبائل لاصطياد ما يقتضيه الحسن من الصورة < أي لاصطياد ما يحصل في الحسن إما بالذات كالصور أو بالتبع كالمعاني؛ فإن حصولها فيه حصول

١. ط: كان.  
٤. ط: ذوق.

٢. ش: يحسب.  
٥. ش: ينكشف.

٣. ج: ملآن.  
٦. ط: يخالطها.

موضوعاتها فيه؛ وذلك إنما بإدراك الصور<sup>١</sup> أو بإدراك المعاني أو بحفظهما<sup>٢</sup> أو بالتصرف فيهما<sup>٣</sup>؛ ولاشك أننا نجد من أنفسنا هذه الأمور؛ فيجب أن يكون لها مبدأ ولا يمكن أن يكون مبادئها النفس الناطقة الإنسانية، لاستحالة انتباع الماديات فيها؛ فيجب أن تكون لكل فعل من هذه الأفعال قوّة جسمانية هي مبدأ له؛ إذ الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد؛ فتكون القوى الباطنة خمساً.

واعتراض عليه بأنه يجوز أن تكون<sup>٤</sup> قوّة واحدة أو قوتين مثلاً لها<sup>٥</sup> اعتبارات مختلفة و الجهات بحسبها تصدر عنها تلك الأفعال؛ فلاتكون خمساً.

ويمكن أن يجاب عنه بأن ليس المراد من قولهم: «إن القوى الباطنة خمس» أنها أمور متغيرة بالذات ليرد عليه ما ذكر، بل أعمّ من أن تكون متغيرة بالذات أو بالاعتبار لكن تعين محالها يدل على أنها متغيرة بالذات.

«ومن ذلك قوّة تسمى مصوّرة» ويسّمى خيالاً ومتخيلاً أيضاً؛ وقد رتبت<sup>٦</sup> في مقدم الدماغ<sup>٧</sup> في تجويفه الأخير. قالوا<sup>٨</sup>: إن للدماغ بطوناً ثلاثة أعظمها البطن الأول ثم الثالث؛ وأما الثاني فهو كمنفذٍ من

١. سـ: الصور. ٢. جـ، شـ: بحفظتها؛ هامش [شـ]: بحفظهما.

٣. شـ: فيها؛ هامش [شـ]: فيهما. ٤. شـ، طـ: + لهـ.

٥. جـ: لهمـ. ٦. طـ: رتبـ.

٧. منـ: قالـ.

البطن المقدم إلى البطن المؤخر على شكل الدودة و مقدم البطن الأول محل الحس المشترك و مؤخره محل الخيال؛ و القوة المتخيّلة في مقدم<sup>١</sup> الدودة<sup>٢</sup>، و الواهمة<sup>٣</sup> في مؤخرها؛ و الحافظة في مقدم البطن الأخير<sup>٤</sup> و ليس في مؤخره شيء من هذه القوى؛ إذ لا حارس<sup>٥</sup> هناك من الحواس؛ فيكثر مصادماته<sup>٦</sup> المؤدية إلى الاختلال؛ و الدليل على اختصاص<sup>٧</sup> هذه القوى بذلك المحال<sup>٨</sup> أنه إذا وقع آفة<sup>٩</sup> لواحدٍ<sup>١٠</sup> منها اختلَّ فعل القوة النسبية إليها.

<و> القوة المصورّة <هي التي تستثبت صور المحسوسات> أي تحفظها <بعد زوالها عن مسامته الحواس> كما في القوة الباصرة <أو ملاقاتها> كما في سائر الحواس؛ <فتزول عن الحس و تبقى فيها> و المشاهدة الباطنة تدلّ على وجودها؛ فإننا إذا راجعنا<sup>١١</sup> إلى<sup>١٢</sup> وجدنا أن علمتنا أن<sup>١٣</sup> بعد زوال صور المحسوسات عن قوانا الحساسة يمكن لنا أن نطالع تلك الصور<sup>١٤</sup>؛ فلو لا بقاوتها مخزونة مجتمعة في قوة من القوى الجسمانية لم يمكن مطابقتها<sup>١٥</sup> و تخيلها لنا<sup>١٦</sup>.

١. ش: مقدمة؛ هامش «ش»: مقدم. ٢. ج: الدرد.

٣. س، ش، ط: الوهم. ٤. ش: الآخر؛ هامش «ش»: الأخير.

٥. س: حادث. ٦. س: مصادماته. ٧. س: اخصاص.

٨. س، ش، ط: المحل. ٩. ش: آلة. ١٠. س: بواحد.

١١. ط: رجعنا. ١٢. ش: إلى. ١٣. ج، س: أنا.

١٤. ش، ط: الصورة. ١٥. س، ش، ط: مطالعتها. ١٦. س، ط: لها.

وإنما لم يتعرض هيئنا للحسن المشترك مع أنَّ المناسب تقديمها على المchorة كما لا يخفى؛ لأنَّ إدراك الحسن المشترك بعينه هو إدراك المشاعر الظاهرة؛ فكأنه ذكر في القوى الظاهرة وبعد القوة المchorة؛ فابتدأ بها؛ وأيضاً القوة المchorة في حكم القوى الظاهرة من<sup>١</sup> حيث إنَّ الوارد منها<sup>٢</sup> على الحسن المشترك كالوارد من القوى الظاهرة عليه بلا تفرقةٍ كما سيجيء؛ فذكرها مرتبطة بالقوى الظاهرة وعقبها بالوهم؛ لأنَّ لها<sup>٣</sup> استيلاء وسلطنة على باقي<sup>٤</sup> القوى، كما سبق.

<و> من القوى الباطنة <قوية تسمى وهما> وهي التي تدرك من المحسوس ما لا يحسن <من المعانى الجزئية سواء لم يمكن أن تكون محسوسة<sup>٥</sup> أو يمكن ولكن غير محسوسة وقت الحكم.

أما التي لا يمكن أن تكون محسوسة فمثل العداوة والرداة المنافة التي يدركها<sup>٦</sup> الشاة في صورة الذئب والموافقة التي يدركها من أصحابها؛ وبالجملة المعنى الذي يفرّها<sup>٧</sup> عن الذئب والمعنى الذي يؤنسها ب أصحابها<sup>٨</sup> وهذه أمور تدركها النفس الحيوانية ولا يمكن أن يدركها الحسن؛ لأنَّ مدركاته<sup>٩</sup> لا تكون إلا صورة موجودة في الخارج و

١. س: + ان.

٢. ش: ههنا؛ هامش «ش»: منها.

٣. ج؛ س: له.

٤. س: ما في.

٥. ش: محسوس.

٦. س: يدركها.

٧. ج؛ ط: تفرّها.

٨. ج: لصحابها.

٩. ط، هامش «ش»: مدركاتها.

هي ليس كذلك؛ فإذاً لابدّ من قوّة أخرى هي الوهم؛ وإلى ما ذكرنا أشار بقوله: <مثـل القـوة الـتي فـي الشـاة إـذ تـشـبـح صـورـة الذـئـب فـي حـاسـة الشـاة؛ فـتـشـبـحتـ اـعـداـوـتـه وـرـدـائـتـه فـي إـذـ كـانـتـ الحـاسـةـ<sup>٤</sup> لـاتـدرـكـ ذـلـكـ.>

وأما التي يمكن<sup>٥</sup> أن تكون محسوسة لكنها غير محسوسة حالـ الحكم كما إذا رأينا أصغرـ<sup>٦</sup> فـنـحـكـمـ بـأـنـهـ حـلـوـ وـلـيـسـ هـذـهـ الـحـلـوـةـ مـقـاـ<sup>٧</sup> يـدـرـكـ بـالـحـسـنـ فـيـ هـذـاـ الـوقـتـ، بلـ بـقـوـةـ أـخـرـيـ هيـ المـسـتـمـةـ بـالـوـهـمـ.

<وـ> منها <قوـةـ تـسـمـىـ حـافـظـةـ> لـصـيـانـتـهاـ مـاـ فـيـهاـ وـمـتـذـكـرـةـ لـسـرـعـةـ<sup>٨</sup> اـسـتـعـادـاـهـ لـاـسـتـبـاثـاتـ الصـورـ، وـ الصـورـ<sup>٩</sup> فـيـهاـ<sup>١٠</sup> مـسـتـفـيدـةـ إـيـاـهاـ إـذـ فـقـدـتـ؛ وـ ذـلـكـ إـذـ قـيلـ الـوـهـمـ بـقـوـتهـ الـمـتـخـيـلـةـ<sup>١١</sup> فـجـعـلـ يـسـتـعـرـضـ وـاحـدـاـ وـاحـدـاـ مـنـ الصـورـ الـمـوـجـودـةـ فـيـ الـخـيـالـ؛ فـإـذـ عـرـضـ لـهـ الصـورـ الـتـيـ يـدـرـكـ بـهـاـ<sup>١٢</sup> الـمـعـنـىـ الـذـيـ بـطـلـ لـاـحـ لـهـ الـمـعـنـىـ حـيـثـيـ كـمـاـ لـاـحـ مـنـ خـارـجـ؛ وـ اـسـتـبـثـهـ<sup>١٣</sup> الـقـوـةـ الـحـافـظـةـ فـيـ نـفـسـهـاـ كـمـاـ كـانـتـ؛ <وـ هيـ خـزانـةـ<sup>١٤</sup> مـاـ يـدـرـكـهـ الـوـهـمـ> مـنـ الـمـعـانـيـ وـ حـافـظـةـ لـهـاـ، <كـمـاـ أـنـ

١. ط: تشـبـحتـ.

٤. ج: الحـاسـهـ.

٧. ش: فـماـ.

٢. س: رـادـتـهـ.

٥. س، ش، ط: أـمـكـنـ.

٨. ط: سـرـعـةـ.

١١. ش، ط: بـقـوـةـ مـتـخـيـلـةـ.

١٢. ش: منهاـ.

١٤. ط: خـزانـةـ.

٣. س، ش، ط: إـذـاـ.

٦. ج، أـصـفـرـ؛ ط: السـكـرـ.

٩. ط: الصـورـ.

١٠. ج: بـهـاـ.

١٣. ج: + التـصـورـ؛ ط: فـاسـتـبـثـهـ.

المصورة خزانة ما يدركه الحس<sup>١</sup> من الصورة وحافظة لها؛ والحكمة في وجود القوة الحافظة أنها لو لم يتحقق لاختل نظام العالم؛ فإننا إذا أبصرنا مثلاً شيئاً ثابتاً؛ فلو لم نعرف<sup>٢</sup> أنه هو المبصر أو لا لما حصل التمييز بين النافع والضار و الصديق والعدو؛ فلم نعلم كيفية السلوك معه من الاجتناب والاجتذاب.

<و> منها <قوّة تسمى مفكّرة>; وهي التي يتسلط على الودائع في خزانتي المصورة والحافظة؛ فتختلط<sup>٣</sup> بعضها ببعض<sup>٤</sup>> يعني أنها<sup>٥</sup> قد ترکب الصورة بالصورة كما في قولك: «صاحب هذا اللون المخصوص له هذا الطعم المخصوص» و قد ترکب المعنى بالمعنى كما في قولك: «ماله هذه العداوة له هذه النفرة» و قد ترکب الصورة بالمعنى كما في قولك: «صاحب هذه الصدقة له هذا اللون»<sup>٦</sup> <و> تفصل بعضها عن بعض<sup>٧</sup> <أما تفصيل الصورة عن الصورة ففي مثل قولك:> «هذا اللون ليس هذا الطعم»<sup>٨</sup> و <أما تفصيل المعنى عن المعنى ففي نحو قولك: «العداوة<sup>٩</sup> ليست هي الصدقة» و <أما تفصيل الصورة عن المعنى

١. ط: ثانية.

٢. ش: لم يعرف.

٣. ج: فيختلط.

٤. ج: + و تفصل بعضها عن بعض.

٥. ج: أنه.

عرج: كما في قوله هذا اللون ليس هذا الطعم.

٧. ج: - و تفصل بعضها عن بعض: س، ش، ط: البعض.

٨. ج: - أما تفصيل... الطعم.

٩. ط: العداوة.

ففي مثل قولك مثلاً: «هذا الطعم ليس هذه<sup>١</sup> الصدقة» وقد يقال: تركيب الصورة بالصورة كما في تخيل إنسان ذي جناحين و تفصيل الصورة عن الصورة كما في تخيل إنسان بلا رأس و تركيب المعنى بالصورة كما في توهّم صداقـة جزئـية لـزيد و تفصـيلـه عنها كما في سلب صداقـة جزئـية عنه؛ وعلى هذا القياس.

و الأشبه أن يقال: إنَّ كُلَّ فرد من جنس التركيب و التفصيل صادر عنها لا اختصاص لها بنوع دون نوعٍ وبفرد دون فردٍ.  
 «و إنما تسمى<sup>٢</sup> مفكـرة إذا استعملـها روح الإنسان و العقل» بأن تكون معينة للعقل على التركيب و التفصيل الذي في العقليات الصرفة؛  
 «فإن استعملـها<sup>٣</sup> الوهم سمـيت متخـيلة» بأن يتصرف الوهم بواسطتها في المدرـكات<sup>٤</sup> و يتم بذلك التصرف إدراكـه لها.

#### [٤٤]. فضـ]

«الحسـ» الظاهر **(لا يدرك صـرفـ المعنى)** و هو المـجرـد عن الغواشي<sup>٥</sup> الغـريبـة و الـلواـحـقـ المـادـيـة، **(بلـ) الحـسـ يـدرـكـ المعـنى<sup>٦</sup>**

<sup>٣</sup>. س: استعمالـها.

<sup>٤</sup>. ط: سـمىـ.

<sup>١</sup>. حـ، سـ، شـ: هـذـهـ.

<sup>٥</sup>. شـ: المعـانـيـ.

<sup>٥</sup>. مـ: الغـواـشـ.

<sup>٤</sup>. طـ: المـتـحـركـاتـ.

<خلطاً> أي<sup>١</sup> مختلطًا بتلك اللواحق <ولا يشتبه> أي الحسن لا يحفظ ذلك المعنى <بعد زوال المحسوس> عن المحاذاة و<sup>٢</sup> الملاقة، بل انسليخ عنها إذا لم يكن قويًا.

إنما أن الحسن لا يدرك المعاني المجردة<sup>٣</sup> بل المخلوطة فنبه عليه بقوله: <فإن الحسن لا يدرك زيداً من حيث هو<sup>٤</sup> صرف إنسان> أي من حيث هو إنسان محض خالص عن الزوابع والعوارض وإلّا لم يدرك زيداً وليس كذلك <بل أدرك إنساناً<sup>٥</sup> له زيادة أحوال من كم وكيف وأين ووضع وغير ذلك> من المعاني والاعتبارات؛ وجميع هذه الأحوال أمور غريبة عن طبيعة الإنسان عارضة لها <ولو كانت تلك الأحوال داخلة في حقيقة الإنسانية<sup>٦</sup> لشارك<sup>٧</sup> فيها الناس كلهم> لأنهم مشتركون في الحقيقة الإنسانية والمفروض أنها داخلة فيها؛ فيلزم مشاركتهم فيها وليس كذلك، كما لا يخفى.

و ظاهر هذا البيان إنما يجري في حسن البصر و مدركاته دون ماعدها من الحواس.

و يمكن أن يقال: إن مدركات<sup>٨</sup> تلك الحواس لا يمكن إلا أن تكون جزئية متعلقة بمواد مخصوصة؛ و جزئيتها و تعلقها بتلك المواد لا يكون

<sup>٣</sup>. مس: المعنى المجرد.

<sup>٤</sup>. ج: او.

<sup>١</sup>. مس، ش: -أي.

<sup>٥</sup>. ط: إنسان.

<sup>٥</sup>. ط: إله.

<sup>٦</sup>. ط: الإنسان.

<sup>٦</sup>. ط: إله.

<sup>٧</sup>. س: مذكارات.

<sup>٧</sup>. ج: يشارك.

إلا من جانب المادة<sup>١</sup>؛ فإذا رأكها لا يكون إلا للمعاني المختلطة باللواحق المادية.

وأما أن الحس لا يحفظ المعنى ففيه عليه بقوله: **<و الحس مع ذلك ينسلخ عن هذه الصورة إذا فارقه المحسوس؛ لأنَّه لا ينزع الصورة<sup>٢</sup> عن المادة نزعاً محكماً، بل يحتاج إلى وجود المادة على نسبة مخصوصة في أن تكون الصورة موجودة لها؛ فلا يدرك الصورة إلا في المادة وإنَّما مع علائق المادة>** التي هي الأحوال المذكورة.

### [٤٥]. فصل

**<الوهم و الحس الباطن لا يدرك المعنى صيرفاً، بل خلطًا ولكنه يستثبته>** أي يحفظه<sup>٣</sup> بالقوة الحافظة إن كان المدرَك هو المعنى؛ وبالقوة المصورَة إن كان المدرَك هو الصورة.  
فإن قيل: فعلى هذا يكون الحس الظاهر أيضاً مستثبناً لما أدركه؛ لأنَّ الخيال يضيّط ما يدركه من الصورة؛ وقد سبق<sup>٤</sup> أنَّ الحس لا يستثبت الصورة.

قلنا: **الحس الباطن إذا أدرك شيئاً<sup>٥</sup> وغاب عنه وصار مخزوناً عند<sup>٦</sup>**

١. ج: المواد.  
٤. ط: بيت.

٢. ج: -الصورة.  
٥. ج: شيئاً.

٣. ج: يحفظ.  
٦. ط: عنه.

حافظته؛ فإذا رجع إلى<sup>١</sup> هذا الشيء حصل له<sup>٢</sup> نحو من الإدراك الذي كان له قبل الاستثناء وهذا هو المعنى بالاستثناء بخلاف الحسن الظاهر؛ فإنه إذا أدرك شيئاً<sup>٣</sup> وغاب عنه لا يمكنه أن يدرك هذا الشيء إدراكاً<sup>٤</sup> حال الغيبوبة، كما كان له قبلها؛ فلاتكون للحسن الظاهر قوّة حافظة، بل الحسن الباطن يحفظ<sup>٥</sup> ما أدركه **(بعد زوال المحسوس.)** أمّا أنَّ الوهم يدرك المعنى المخلوط فلأنَّ المعاني التي هي مادَّية ومعاني التي هي غير مادَّية وإن عرض لها أن يكون في مادة مثل الخير والشرّ والموافق والمخالف وما أشبه ذلك؛ فإنهما أمور غير مادَّية؛ لأنَّها لو كانت مادَّة لما يعقل<sup>٦</sup> خيراً وشراً وموافقاً ومخالفاً إلا عارضاً<sup>٧</sup> لمادةٍ وقد يعقل<sup>٨</sup> ذلك بل يوجد؛ فالوهم قد يدرك أموراً غير مادَّية وقد يدرك أموراً مادَّية ومع ذلك لا يجرِّدها عن لواحق المادة؛ لأنَّه يأخذها جزئية وبحسب مادة مادة<sup>٩</sup> ومتعلقة بصور<sup>١٠</sup> محسوسة بحيث لو قدر عدم صورة الذئب مثلاً لم يتصرّف إدراكه عداوته للشاة مكفوفة<sup>١١</sup> بلواحق المادة وبمشاركة الخيال<sup>١٢</sup> فيها ويكون ذلك المعنى<sup>١٢</sup>

١. ط: إن.

٢. ط: لو.

٤. ط: يحفظه؛ هامش ط: يحفظ.

٣. ج: شيئاً.

٥. س: لأنَّها لو كانت مادَّة.

٦. ج: حصل؛ ش: يفعل.

٨. ش: مادَّة.

٩. ج: بصورة.

١١. ش: الحال.

٧. ش: يفعل.

٩. ج: مكتنف.

١٠. ج: مكتنف.

١٢. س: المعنى.

محفوظاً<sup>١</sup> وإن زال المحسوس الذي هو مأخذ انتزاعه.  
وأما الحس الباطن فلأنه يدرك الصور ويرئها عن المادة تبرئه  
أشد من تبرئه الحس الظاهر<sup>٢</sup>: لأنه يأخذها عن المادة بحيث لا يحتاج  
في وجودها فيه إلى وجود مادتها؛ لأن المادة وإن غابت أو بطلت، فإن  
الصورة تكون ثابتاً الوجود في الخيال فقد جرّدها عن المادة تجريداً  
 تماماً و لكن لم يجرّدها عن الواقع المادة<sup>٣</sup>: لأن الصور<sup>٤</sup> المتخيّلة على  
حسب الصور المحسوسة<sup>٥</sup> وعلى تقدير ما و تكييف<sup>٦</sup> ما و وضع ما؛ فإن  
الإنسان المتخيّل كواحدٍ من الناس؛ وإلى ما ذكر أشار بقوله: «فإن  
الوهم والتخيّل أيضاً» يعني القوة التي بها التخيّل الذي هو الإدراك  
الباطني وقد أشرنا إلى تعينهما<sup>٧</sup>: «لا يحضران في الباطن صورة<sup>٨</sup>  
إنسانية صيرفة، بل على نحو<sup>٩</sup> ما يحس من خارج.» هذا الكلام على  
سبيل التمثيل؛ والمقصود أنّهما لا يدركان الأمور المجردة عن الواقع  
الغريبية؛ فإن كان المدرك جسماً فصورته «مخلوطة بزوائد و غوايش  
من كمٍ وكيف وأين ووضع» وإن كان غير ذلك كالأعراض فصورته  
محفوقة بغواشٍ آخر غير ما ذكر، كما سبق إليه إشارة.  
«فإذا حاول أن يتمثل فيه الإنسانية من حيث هي إنسانية

|                  |                           |                          |
|------------------|---------------------------|--------------------------|
| ١. من: المحفوظا. | ٢. من: الباطن.            | ٣. من: العاد.            |
| ٤. من: الصورة.   | ٥. من: المحروسة.          | ٦. من: تكيفاً؛ من: تكشف. |
| ٧. من: سوره.     | ٨. من: نفهمها؛ ط: نفهمها. | ٩. ط: محور.              |
| ١٠. من: تعيناها. |                           |                          |

بلاز يادةً أخرى لم يمكنه ذلك؛ لأنَّ حصول الإنسانية المضمة فيه إنما يمكن إذا أمكنه أن يجرِّدَها تجريدًا تاماً عن المادة وعلاقتها؛ وهي لا تجرِّد عنده عنهما، **(بل إنما يمكنه استثناء الصورة الإنسانية المخلوطة المأخوذة عن الحسّ وإن فارق المحسوس.)**

ظاهر هذا الكلام أنَّ الوهم يدرك الصور أيضًا وقد سبق أنَّ الوهم هو القوة التي تدرك من المحسوس ما لا يحسّ؛ فنقول: إنَّ للواهمة نوع اختصاصٍ بمحلٍ مخصوص وآلته معينة<sup>٢</sup> هو مؤخر التجويف الأوسط بها تدرك المعاني فقط؛ وما سبق بناء عليه وعموم تعلق الوهم<sup>٣</sup> بجميع المجال والآلات الباطنة بها ترتبط بجميع المدركات الباطنة<sup>٤</sup> صوراً كانت أو معانٍ.

قال الشيخ الرئيس: «الوهم سلطان القوى الجسمانية والدماغ كالآلة له<sup>٥</sup>، كما أنَّ العقل سلطان القوى الروحانية» يعني أنَّ مبدأ جميع الأفعال<sup>٦</sup> الباطنة<sup>٧</sup> هو الوهم ولذلك جعل رئيساً حاكماً على القوى الحيوانية، كما أنَّ مبدأ جميع الأفعال مطلقاً هو الروح الإنساني.

<sup>١</sup>. ج: للواهمة.

<sup>٢</sup>. ج: - الوهم.

<sup>٣</sup>. ج: - لـ.

<sup>٤</sup>. ش: معين؛ هامش «ش»: معينه.

<sup>٥</sup>. ج، ش: باطنه.

<sup>٦</sup>. ج، ش: كله آلة.

<sup>٧</sup>. ط: + الظاهرة وـ.

<sup>٨</sup>. هامش «ش»: الباطنية.

## [٤٦]. فصّ

<الروح الإنسانية<sup>١</sup> هي التي تتمكن من تصوّر المعنى بحدّه وحقيقة منقوضاً<sup>٢</sup> عنه اللواحق الغريبة مأخوذاً من حيث تشتراك فيه الكثرة>; وذلك لأنّا لانشك في أنّا نتصوّر المعقولات الصرفة المجردة عن اللواحق الماديّة من الكلّ والكيف وغيرهما؛ وتلك<sup>٣</sup> المعقولات حال كونها في العقل لم يكن بحيث يمكن أن تقع إليها إشارة حسيّة أو تحيز أو<sup>٤</sup> انقسام أو نحو ذلك مما هو من لوازم المادة؛ فاستحال حصولها في جسم أو جسماني؛ فتعين أن يكون في مجرد هو الروح<sup>٥</sup> الإنساني؛ فيكون متمنكاً من إدراك المعنى مجرداً عن اللواحق الماديّة.

وأيضاً تقول: إنّ المهيّات التي تصلح لأن يقال على كثيرين معلومة لنا قطعاً و القوّة المدركة لها إنما العقل أو القوّة الجسمانية<sup>٦</sup> اتفاقاً؛ فإذا لم يصلح إدراها للقوى الجسمانية كما ذكر؛ فتعين أن يكون إدراها للعقل <و ذلك> الإدراك <بقوّة لها تسمى العقل النظري> وهي حالة للعقل بها تستفيد العلوم من المبادئ العالية.

<و هذه الروح كمراة و هذا العقل النظري كصقالتها<sup>٧</sup>؛ وهذه

١. ش، ط: الإنساني. ٢. س، ط: متعرضاً. ٣. ج، ش، ط: غيرهما فذلك.

٤. ش: و. ٥. ط: لروح.

٦. ط: + و القوّة الجسمانية لا تدركها.

٧. س، ش: كصقالتها.

المعقولات ترتسم فيها من الفيض الإلهي كما ترتسم الأشباح في **المرايا الصقيقة** <sup>١</sup> و ذلك بشرطين:

أحدهما: أن <sup>٢</sup> تكون باقية على صقالتها وإليه أشار بقوله: **«إذا لم تفسد صقالتها <sup>٣</sup> بطبع <sup>٤</sup>.»**

و ثانيةهما: أن <sup>٥</sup> لا يكون هناك حجاب ولا مانع يمنع الارتسام وأشار إليه بقوله: **«ولم يعرض بجهة»** أي في جهة من محاذيات **«صقالتها عن»** التوجّه إلى **«الجانب الأعلى»** مانع هو **«شغل بما تحتها من الشهوة والغضب والحسّ والتخيّل»**<sup>٦</sup> فقوله: **«عن الجانب الأعلى»** متعلق بقوله: **«شغل»**.

**«فإذا أعرضت <sup>٨</sup> عن هذه و توجهت تلقاء عالم الأمر لحظت الملوك الأعلى»** و هو عالم المجرّدات ذاتاً و فعلًا **«و اتصلت باللذة العلّيا»** هي تصوّرات حقائقها و التصدّيقات اليقينية القطعية<sup>٩</sup> بأحوالها؛ إذ المانع عن وجدانها <sup>١٠</sup> تلك الكمالات هو انغماسها في تلك العلاقة الرديئة والعوائق البدنية؛ فإذا انفصلت عنها اتصلت بها؛ لأنّ <sup>١١</sup> جوهر النفس و حقيقتها من عالم الملوك و كونها في هذا العالم و

١. س، ش: أنها.

٤. ط: ثانيةها.

٧. ط: البخل.

٩. س: وجдан.

٢. س، ش: صقالتها.

٥. س: أنها.

٨. س: عرضت.

١١. س: لا.

٣. ط: لطبع.

٦. ش: صقالتها.

٩. س: قطعية.

١٠. ج: وجدان.

ربطها بالبدن <sup>العارض</sup><sup>٢</sup> هو استكمالها به؛ فإذا ارتفع المانع <sup>٣</sup> يفيض عليها ما يناسب و يليق استعدادها الخاص من الكلمات؛ إذ لا بخل ولا حجاب هناك.

### [٤٧] فحص

لما بين أحوال التفوس الناطقة الإنسانية مطلقاً على سبيل العموم أراد أن يبيّن أحوال بعض أصنافها فقال: <الروح القدسية لا يشغلها> في أكثر الأوقات <جهة تحته<sup>٤</sup>> وهي التعلق بالسفليات و ملائمات<sup>٥</sup> الحواس <عن جهة فوقه> وهي الارتباط بالعلويات و المعقولات<sup>٦</sup> الصّرفية؛ وذلك لشدة صفاتها بحسب خصوصيات الأوقات والأحوال. ويتحتمل أن يقال: إنه لا يشغلها مطلقاً في وقت من الأوقات، بل هي في جميع الأوقات <sup>٧</sup> بحيث يحاذيها و يقابلها الجهتان و لا يحتجب بواحدٍ <sup>٨</sup> منها <sup>٩</sup> عن الآخر؛ وذلك لفرط قوتها و تناهيتها <sup>١٠</sup> في الصقالة و الصفاء <sup>١١</sup>، كما أنها <sup>١٢</sup> نسمع و نرى في حالة واحدة ولا يكون السمع مانعاً

- |                                                 |                   |
|-------------------------------------------------|-------------------|
| ١. ج: بالبدن.                                   | ٢. ط: يعارض.      |
| ٣. س: الموات.                                   | ٤. ج: بجهة.       |
| ٥. س: المعقولات.                                | ٥. ج: ملائمات.    |
| ٦. ط: + والأحوال و يتحتمل أن يقال إنه س: بواحد. | ٧. ط: منها.       |
| ٧. ط: منتها.                                    | ٨. ط: و تناهيتها. |
| ٨. س: الصفات.                                   | ٩. ط: منها.       |
| ٩. س: أن.                                       | ١٠. س: الصفات.    |
| ١٠. س: أن.                                      | ١١. س: الصفات.    |
| ١١. س: الصفات.                                  | ١٢. س: أن.        |

لنا<sup>١</sup> عن الرؤية ولا الرؤية تمنعنا عنه بالكلية.

«وأنه لا يستفرق<sup>٢</sup> الحُسْن الظاهر حُسْنها الباطن»؛ فـإِنَّ شَأْنَ أَكْثَر<sup>٣</sup> النُّفُوسِ الإِنْسَانِيَّةِ إِذَا اشْتَغَلَتْ<sup>٤</sup> بِالْأُمُورِ الْخَارِجِيَّةِ<sup>٥</sup> باستعمالِ الْحَوَاسِنِ الظَّاهِرَةِ فِيهَا أَنَّهَا تَغْفَلُ<sup>٦</sup> عَنِ اسْتِعْمَالِ الْقُوَى<sup>٧</sup> الْبَاطِنَةِ؛ فِإِنَّهَا إِذَا كَانَتْ تَامَّةً إِلَيْ الصَّاغِرَاتِ إِلَى الْمُحْسُوسَاتِ الْخَارِجِيَّةِ<sup>٨</sup> لَا تَقْدِرُ عَلَى اسْتِعْمَالِ قُوَّاهَا الْبَاطِنَةِ<sup>٩</sup> بِخَلَافِ النُّفُوسِ الْقَدِيسَيَّةِ؛ فِإِنَّهَا لِقُوَّتِهَا لَا يَمْنَعُ أَعْمَالَ بَعْضِ قُوَّاهَا عَنِ أَعْمَالِ الْأُخْرَى.

«وَأَنَّهُ <قَدْ يَتَعَدَّ تَأْثِيرُهَا> أَيْ قَدْ يَتَجاوزُ تَأْثِيرَ<sup>١٠</sup> النُّفُوسِ الْقَوِيَّةِ بِخَصْوَصِيَّتِهَا<sup>١١</sup> <عَنْ بَدْنِهَا إِلَى أَجْسَامِ الْعَالَمِ وَمَا فِيهِ> وَتَكُونُ تَلْكَ النُّفُوسُ كَانَهَا مَدِيرَةً لِجَمِيعِ تَلْكَ<sup>١٢</sup> الْأَجْسَامِ وَمَا فِيهِ؛ وَكَمَا يُؤْثِرُ فِي بَدْنِهَا كَذَلِكَ يُؤْثِرُ أَيْضًا فِي تَلْكَ<sup>١٣</sup> الْأَجْسَامِ كَمَا أَشَرْنَا إِلَيْهِ سَالَفًا<sup>١٤</sup>».

«وَيَقْبَلُ الْمَعْقُولَاتِ مِنِ الرُّوحِ الْمَلَكِيَّةِ»؛ فِإِنَّهَا تَسْتَفِيضُ الْعِلُومَ كَلَّهَا مِنِ الْفَيَاضِ بِلَا وَاسْطَةٍ فَكَرْ وَنَظَرٌ سَوَاءٌ تَمَثِّلُ لَهَا الْمَلَكُ أَوْ لَمْ يَتَمَثِّلْ وَ

١. جـ: -لنا.

٢. شـ: لا يستصرف.

٣. سـ: إذ استعمله.

٤. شـ: يعقل.

٥. شـ: الخارجية.

٦. شـ: الحواسـن.

٧. طـ: الْخَارِجِيَّةِ.

٨. شـ: الباطـنـيـةـ.

٩. شـ: تـأـثـيرـهـاـ.

١٠. شـ: تـأـثـيرـهـاـ.

١١. شـ: -وـ مـانـيـهـ.

١٢. طـ: - تـلـكـ.

١٣. طـ: سـابـقـاـ.

١٤. شـ: - تـلـكـ.

١٥. سـ: الكـثـرـ.

١٦. شـ: تـأـثـيرـهـاـ.

١٧. شـ: تـأـثـيرـهـاـ.

١٨. شـ: تـأـثـيرـهـاـ.

١٩. شـ: تـأـثـيرـهـاـ.

٢٠. شـ: تـأـثـيرـهـاـ.

٢١. شـ: تـأـثـيرـهـاـ.

٢٢. شـ: تـأـثـيرـهـاـ.

٢٣. شـ: تـأـثـيرـهـاـ.

٢٤. شـ: تـأـثـيرـهـاـ.

٢٥. شـ: تـأـثـيرـهـاـ.

<بلا تعليم من الناس.> فإنه لما كملت صقالتها ينعكس عليها ما في المبادئ العالية من العلوم والإدراكات بلا مدخلية<sup>١</sup> واحد من الناس.

### [٤٨]. فص]

<الأرواح العامية<sup>٢</sup> الضعيفة إذا مالت إلى الباطن غابت عن الظاهر> لأن الروح الإنسانية المتعلقة بدين واحد واحدة وأن تلك القوى كلها خوادم لتلك النفس الواحدة وأن اشتغال النفس الضعيفة بعض هذه القوى يصرفها عن استعمال الآخر؛ فإذا اشتغلت<sup>٣</sup> بالباطن غابت عن الأمور الخارجية المحسوسة؛ فلا يستثبت حقها من الاستثناء وكذلك اشتغالها بالظاهر، كما أشار إليه بقوله: <وإذا مالت إلى الظاهر غابت عن الباطن؛ وإذا ركنت<sup>٤</sup> من بين الحسن والظاهر إلى مشعر<sup>٥</sup>> هو حسّ<sup>٦</sup> آخر منه ركوناً<sup>٧</sup> تماماً <غابت عن الآخر> المركون عنه وضعف أعمالها إيّاه.

<وإذا جنحت<sup>٨</sup> من> الحسن <الباطن إلى قوّة> منه <غابت عن> قوّة< أخرى؛ فلذلك<sup>٩</sup>> أي فلأجل عدم افتدار الأرواح الضعيفة

١. ش: بلا مدخلة. ٢. س: العame.

٣. ش: اشتغلت؛ هامش «ش»: اشتغلت.

٤. ش: ركبت.

٥. ط: جنس. ٦. ش: ركوب.

٧. ج: احتجب؛ س، ط: احتجبت؛ هامش «ش»: اجتحت.

٨. س: كذلك.

على مراعاة الجهاَين واستعمال القوَتين **<البصَر>** أي إدراك القوَة الباصِرة **<يختلُّ>** أي ينقضُ<sup>١</sup> **<بالسمع>** بأعمالها القوَة السامِعة. **<والخوفُ يشغل عن الشهوة>** يعني أنَّ الخوف يمنع النفس عن الالتفات إلى مقتضى القوَة الشهوانِية وارتكاب ما يقتضيه **<و>** كذلك **<الشهوةُ يشغل عن الغضب؛ والفكُرُ** الذي هو الترتيب المخصوص لاستعلام<sup>٢</sup> ما ليس بمعْلوم **<يصدُّ>** عن الذكر<sup>٣</sup> الذي هو ملاحظة المعنى المحفوظ بعد الذهول عنه؛ ويمكن أن يراد بالذكر<sup>٤</sup> الذكر اللساني.

**<و>** كذلك **<التذكَر يصرف>** النفس<sup>٥</sup> **<عن التفكُر؛ و الروح القدسية لا يشغلها شأن عن شأن>** ليس هذا ماتقدم بعينه؛ لأنَّ ماتقدم هو أنه لا يشغلها جهة التحت عن جهة الفوق؛ وهذا أعم، كما لا يخفى.

### [٤٩] فض

**<في الحَدَّ المشترك>** وهو التجويف الأول من البطن الأول من

١. ش: يخبل.

٢. ط: ينقض.

٤. ش: يصد.

٥. س: يأكلدر.

٦. ش: حمد.

٧.

البطون<sup>١</sup> الثلاثة للدماغ؛ و اشتراكه<sup>٢</sup> <بين الباطن والظاهر> إما لأنَّه هو مورد الصور المحسوسة الواردة عليه من الخارج الذي هو الظاهر و ينتهي إليه الإحساس، كما أنَّه هو مورد الصور<sup>٣</sup> الواردة عليه من الداخل<sup>٤</sup> الذي هو الباطن و إما لأنَّه<sup>٥</sup> مُنبت لبعض أعصاب الحواس الظاهرة، كما أنَّه محلَّ للحسن المشترك الذي هو القوة الباطنة؛ و في بعض النسخ «الحسن المشترك بين الباطن والظاهر» وهو ظاهر.

<قُوَّةً> هي مجمع تأدية الحواس<sup>٦</sup> أي مجمع الصور المتأدية من طرق الحواس؛ فإنَّ الروح المصبوب في الدماغ كرأس عينٍ ينشئ عنه خمسة أنفاس وهي أعصاب الحواس الخمسة؛ و الماء الجاري فيها هو الروح الحساس؛ وإذا انطبع فيها مثل المحسوسات انتقل منها إلى الأرواح المصبوبة في مبادئ تلك الأعصاب -أعني الدماغ والنخاع<sup>٧</sup>- و اتصلت بالروح المصبوب في البطن المقدَّم الذي هو آلة الحسن المشترك والخيال؛ فيدركتها.

<و عندها<sup>٨</sup> بالحقيقة الإحساس<sup>٩</sup>؛> لأنَّ النائم وكذا جماعة من المرضى<sup>٩</sup> وغيرهم يدركون عند تعطُّل حواسهم بالنوم أو بغلبة المرض

١. من: بطون.

٢. س: اشتراكه؛ ش: اشتراك. ٣. ط: صور.

٤. من: الداخلي.

٥. ط: انه.

٦. ش: الداخلي.

٧. ش: يمتدُّها.

٨. ش: يمتدُّها.

٩. ش: يمتدُّها.

أو بغيره<sup>١</sup> ذلك صوراً لا تتحقق لها في الخارج ولا يحسّها الحاضرون في مجلسهم؛ ولئن كان إدراكها كإدراك ما يرتب من الخارج بلا فرقٍ عند المدرك دلّ ذلك على أنَّ الإحساس إنما هو بالحسن المشترك.  
ويرد عليه أنه يجوز أن يكون تعطلُ الحسِن الظاهري مثلاً شرطاً لإدراك الحسَن المشترك المحسوساتِ الظاهرة؛ فإذا لم يتعطل أو لم يعرض لها عارضةً أدرك المحسوسات الظاهرة من غير مدخلية الحسَن المشترك.

ويمكن أن يدفع هذا بأنَّ المؤيدين بالقوَة<sup>٢</sup> القدسية عند اليقظة<sup>٣</sup> وسلامة أبدانهم عن الآفة والمرض يحسّون ما لا يحسّه الحاضرون عندهم؛ فلا يكون تعطلُ<sup>٤</sup> الحواسِ وعدم الآفة شرطاً لإدراك الحسَن المشترك.

<وَعِنْهَا تَرْتَسِمُ صُورَ آلَةِ تَتَحْرُكُ بِالْعَجْلَةِ> كالشعلة الجوالة و قطرة المطر؛ <فَتَبْقِي الصُورَ<sup>٥</sup> الْمَحْفُوظَةَ<sup>٦</sup> فِيهَا وَإِنْ زَالَتْ> عن المحاذاة <حَتَّى تَحْسَ<sup>٧</sup> كَخْطَ مُسْتَقِيمٍ أَوْ كَخْطَ مُسْتَدِيرٍ مِنْ غَيْرِ أَنْ تَكُونَ كَذَلِكَ.>

١. س: غير.

٢. ط: تعطيل.

٣. ط: يحسن.

٤. س: نقطه.

٥. س: ش: الصورة.

٦. عج: محفوظه.

هذا هو الخاصة الثالثة للحسن المشترك؛ و تقريرها أنَّ الموجود في الخارج كنقطةٍ إذا تحركت<sup>١</sup> بالعجلة فيراها كخطٍّ مستقيمٍ أو مستديراً؛ و رؤية<sup>٢</sup> النقطة كالخط<sup>٣</sup> لا شكَّ أنها لاتصال ارتسامها<sup>٤</sup> في الحسن<sup>٥</sup> بأن تكون صورتها مرسمة في ذلك الحسن حالة وقوعها في حدَّ من حدود المسافة ثمَّ يزول عن ذلك الحدَّ وقع في حدَّ آخر قبل أن ينمحى صورتها<sup>٦</sup> عن ذلك الحسن؛ فإذا رأكها<sup>٧</sup> كائنة في الحدَّ الذي كان فيه و كائنة في الحدَّ الذي صار إليه؛ فاتصلت صورتها كائنة<sup>٨</sup> في هذا الحدَّ بصورتها كائنة في حدَّ آخر؛ فيراها امتداداً مستقيماً أو مستديراً؛ و اتصال تلك الارتسامات ليس في حسَّ البصر؛ لأنَّ كلَّ ارتسام للنقطة فيه بحسب مقابلتها في حدَّ من حدود<sup>٩</sup> المسافة حتى إذا زالت عن تلك المقابلة زال الارتسام؛ فلا اتصال<sup>١٠</sup> للارتسام في البصر؛ فتعين أن يكون في قوَّةٍ أخرى وهي الحسن المشترك.

و فيه نظر؛ إذ لانسِلَمَ أنَّ ارتسام النقطة فيه بحسب مقابلتها في حدَّ من حدود المسافة حتى إذا زالت عنها زال الارتسام، لجواز أن تكون النقطة زائلة عن المقابلة و لا يزول ارتسامها عن البصر كما ذكرتم في

<sup>٣</sup>. م: كاخطه.

<sup>٢</sup>. م: ربه.

<sup>١</sup>. م: تحركه.

<sup>٤</sup>. م: صورها.

<sup>٥</sup>. ش، ط: حس.

<sup>٤</sup>. ج: ارتسام.

<sup>٦</sup>. م: حد.

<sup>٨</sup>. ش، ط: كانت.

<sup>٥</sup>. ج: فادركتها.

<sup>٧</sup>. م: حدد.

<sup>١٠</sup>. م: فلاتصال.

الحسن المشترك بعينه؛ و لا بد لإبطال هذا من دليل و الحسن المشترك قوّة إذا انتفع فيها مثل المحسوسات كانت مشاهدة <إلا أن ذلك لا يطول<sup>٢</sup> ثباته فيها؛> فمادام<sup>٣</sup> مبدأ ذلك الانطباع متحققاً و هو كون النقطة متحرّكة<sup>٤</sup> مثلاً كانت<sup>٥</sup> تلك الصورة ثابتة فيها؛ فإذا انتفأ<sup>٦</sup> ذلك المبدأ انتفأ ثبوته<sup>٧</sup> فيها كما هو حال سائر المشاهدات و انتقل من المشاهدة إلى التخيّل.

<و> الخاصة الرابعة للقوّة التي هي الحسن المشترك أنّ <هذه القوّة أيضاً مكان> و محلّ <لتقرر الصور الباطنة<sup>٨</sup> فيها> على وجه المشاهدة <عند النوم؛ فإنَّ المدرك> المشاهد <بالحقيقة هو ما يتصرّر> و تحصل صورته <فيها<sup>٩</sup>> كما يبئنا آنفاً <سواء ورد عليها من خارج> من قبل الحواس الظاهرة <أو صدر إليها من داخل> من طريق الحسن الباطن؛ <فما تصرّر فيها حصل مشاهداً> و<sup>١٠</sup> لامدخل لاختلاف النسبة بالخارج و الداخل؛ <فإنَّ امتهنها الحسن الظاهر> تفصيل<sup>١١</sup> و بيان لورود الصور عليها من الخارج و الداخل؛<sup>١٢</sup>

١. ج؛ من - د.

٢. ش؛ لاطول؛ هامش «ش»؛ لا يطول.

٣. ط؛ فادام.

٤. ط؛ متحرّك.

٥. من، ش؛ كان.

٦. ش؛ أتبغ.

٧. ج؛ هويته.

٨. ش؛ الصوره الباطنية.

٩. ش؛ صورته فيها؛ هامش «ش»؛ صورته فيها.

١٠. ج؛ أند.

١١. ش؛ بفصل.

١٢. ج؛ - و الداخل.

يعني أنَّ الحُسْنَ الظاهر إذا استخدِمَها وشُغِلَّاً بُورُودٍ مدْرَكَاتِها علىَها  
«تعطلت عن الباطن» لما سبق من أنَّ القوَّةَ العاميَّةَ إذا رُكِنَتْ<sup>٢</sup> إلى أمَّر  
غائبٍ<sup>٤</sup> عن الآخر «وإذا عطَلَها الظاهر» بأنَ لم يزدَ عليها منه صورةً و  
لم يستعملَ النَّفْسَ القوَّةَ المتخيلَةَ في ما لها فيه غرضٌ صحيحٌ كما يكون  
عندَ الأمراضِ التي يضعفُ ويشغلُ النَّفْسَ عن الفَكَرِ «تمكَنَ منها» أي  
من إيرادِ الصورِ على هذه القوَّةِ «الباطن» و هو القوَّةُ المتخيلَةُ بمعونةِ  
الخيالِ أوَّلَ الْخِيَالِ نفسهِ؛ لأنَّه لا شَكَّ أنَّ الصورَ الْبَاطِنَةَ مخزونَةً محفوظَةً<sup>٥</sup>  
فيَ الخيالِ؛ فإذاً إيرادُ<sup>٦</sup> هذه الصورِ على الحُسْنِ المشترِكِ إما من نَفْسِ  
الخيالِ أوَّلَ الْخِيَالِ بتوسيطِ<sup>٧</sup> الخيالِ؛ لأنَّ محلَّ تصرُّفِ القوَّةِ  
المتخيلَةِ بالتحليلِ والتركيبِ لا يكونُ إلَّا الصورَ المخزونَةَ<sup>٨</sup> فيَ الخيالِ  
«الذِي لا يهدأ» أي لا يسكنُ<sup>٩</sup> عن فعلِهِ الخاصِّ حين ارتفاعِ الموانعِ؛  
فإذاً<sup>١٠</sup> حصلَ في المصوَّرةِ<sup>١١</sup> صورةَ<sup>١٢</sup> إما من التخييلِ والفكَرِ أوَّلَ شيءٍ<sup>١٣</sup>  
من التشكِّلاتِ السماويةِ أوَّلَ غيرِها ولم يمنعَ القوَّةُ الْبَاطِنَةَ مانعَ عن  
خاصَّ فعلِها؛ فيقوِيُّ ويقبلُ على المصوَّرةِ ويستعملُها أوَّلَ المصوَّرةِ

۳. سر؛ رکب؛ شر؛ رکیت.

۲۰۸

۱۰۷

عہد فاہد

卷之八

۱۰۷

۱۰۷

الدورة العددية

۱۰

۹

۱۰۰

۱۳

۱۲۱

۱۱-س، سی، ج، س، بسی

۱۰۷

۱۰۷

بنفسها<sup>١</sup> يتوجه إليها: <فيستثبت> أي الباطن <فيها> أي<sup>٢</sup> في القوة التي هي الحسن المشتركة <مثلاً ما يحصل في الباطن> وهو الصور التي كانت مختزنة<sup>٣</sup> في القوة المتصورة <حتى يصير مشاهداً> فيرى كأنها موجودة خارجاً<sup>٤</sup> <كما في النوم> وبعض الأمراض.

<ولربما جذب الباطن جاذب> عطف على جملة «تمكّن منها الباطن» جزءها<sup>٥</sup> <جذب><sup>٦</sup> أي قوى وبالغ <في شغله؛ فاشتدت حركة<sup>٧</sup> الباطن اشتداداً> وانجذب<sup>٨</sup> نحوه انجداباً قوياً <يستولي>

ذلك الحركة التي هي كناية عن الانجذاب <بسلطانه<sup>٩</sup>> أي<sup>١٠</sup> سلطان<sup>١١</sup> الاشتداد وقوتها: <فحينئذ لا يخلو من وجهين: إما أن يعدل العقل حركته> أي يزيل شدة الحركة وقوتها <ويעתئد<sup>١٢</sup> غليانه> أي يكسر سورته <وإما أن يعجز عنه> أي عن التعديل <فيعزب>

العقل ويغيب <عن جواره<sup>١٣</sup>> ويخلقه<sup>١٤</sup> بطبعه.

<فإن اتفق من العقل عجزٌ و من الخيال تسلطٌ قويٌ تمثلٌ<sup>١٥</sup> في>

١. ج: نفسها.

٢. س: -أي.

٣. هامش «ش»: مختزنة.

٤. ج: خالصا.

٥. ش: حدث؛ هامش «ش»: جذب.

٦. ج: حردها.

٧. ج: جدلاً.

٨. ش: حركت؛ هامش «ش»: حركة.

٩. س: اتجدت.

١٠. ج: لسلطانه؛ ط: سلطانه.

١١. س، ش: -أي.

١٢. ج: ينشأ؛ س، ط: ينشاء.

١٣. س: جوازه.

١٤. ط: تحليبه؛ في مخطوطه «ش» يقرأ «تحليلته».

١٥. ج: -تمثل.

الخيال قوّةٌ مباشرتها > أي حالة بها يجعل الصور مرتسمة > في هذه المرأة<sup>١</sup> التي هي الحس المشترك: > فيتصور<sup>٢</sup> فيها الصورة المتخيلة؛ فتصير مشاهدة > محسوسة > كما تعرض > هذه الحالة > لمن يغلب في باطنه استشعارُ أمرٍ أو<sup>٣</sup> تمكّنُ خوفٍ؛ فيسمع أصواتاً ويبصر أشخاصاً<sup>٤</sup> > وهذه تكون في اليقظة.

> وهذا<sup>٥</sup> التسلط ربما قوى على الباطن وقصر عنه يدُ الظاهر؛ > يعني أنَّ القوة المتخيلة قد تكون في بعض الناس شديدة جدًا غالبة؛ بحيث لا يستولى عليها العواسن الظاهرة وتكون لنفسهم أيضًا قوّة؛ فيكون<sup>٦</sup> لذلك البعض في اليقظة<sup>٧</sup> ما يكون تغيره في النوم: > (فلاح فيه) > أي في الباطن وهو الحس المشترك > شيء من إدراكات<sup>٨</sup> الملوك الأعلى > كأحوال الأمور الآتية؛ > فأخبر بالغيب > وهؤلاء الذين تكون القوة المتخيلة<sup>٩</sup> فيهم<sup>١٠</sup> قوية قد يتّفق لهم أن يغيروا آخر الأمر عن المحسوسات ويصيّبهم<sup>١١</sup> كالاغماء وقد لا يتّفق لهم ذلك؛ وقد يرون الشيء بحالة وقد يتخيل لهم مثاله للسبب الذي يتخيل للنائم مثال ما

١. ط: المرأة.

٢. ش: فيتصور.

٤. ج: اشباحا.

٥. ط: هذه.

٧. ط: اليقضة.

٨. س: الإدراكات؛ ط: ادراك.

٩. س: متخيلة.

٩. س: متخيلة.

١٠. ش: هم؛ هامش «ش»: فيهم.

١١. ش: يصيّبهم؛ هامش «ش»: يصيّبهم.

يراه؛ وقد يتمثل<sup>١</sup> لهم شبحٌ ويتخيّلُون أنَّ ما يدركونه خطاب<sup>٢</sup> من ذلك الشبح بالفاظ مسموعة يحفظ و يتلّى؛ فهذه الحالات لائحة عليهم في اليقظة <كما يلوح في النوم عند هدوء<sup>٣</sup> الحواس و سكون المشاعر> بعد أن كان نفوسهم متصلة بالملكون مستعدة لأنْ يفيض<sup>٤</sup> عليها ما ارتسم فيها. <فيiri الأحلام؛ فربما ضبّطت القوّة الحافظة الرؤيا بحالها<sup>٥</sup>> بأن تستثبت النفس صورة ما رأته حقّ الاستثناء و تمكّنت في الحافظة تمكّناً جيّداً على وجهها و صورتها؛ <فلم يتحجّ إلى عباره> و انتقال<sup>٦</sup> من الفرع إلى الأصل؛ إذ لم يتحقّق الفرع حينئذٍ. وأعلم أنَّ العلوم الحاصلة للملكون الأعلى كليات و الفائض على النفس منها أيضاً كليٌّ كما تقرّر عندهم؛ وما يفيض عن النفس من تلك<sup>٧</sup> العلوم على القوّة الباطنة جزئيٌّ؛ وهو قد يكون مشاهداً في حالة<sup>٨</sup> النوم<sup>٩</sup> وقد يكون في اليقظة كما أشير<sup>١٠</sup> إليه؛ و الرؤيا التي لا تحتاج إلى التعبير هي ما كان الكلي الفائض<sup>١١</sup> فيها على النفس من الملكون منحصرأ في الخارج في<sup>١٢</sup> الجزيئي الحاصل في الحسن المشترك؛ فالفائض على

١. ج: قد يتعجل.  
٤. ط: يقبض.  
٦. ج: انتقال.  
٩. من: اليم.  
١٢. ط: -في.

٢. ط: خطبات.  
٣. ج: هرن؛ ش، ط: هدأة.  
٤. ط: يقبض.  
٧. ج، س، ش: بحاله؛ ط: يجب له.  
٨. ج: -حالة.  
١٠. س: شرنا.  
١١. من: القابض.

النفس كالشخص الإنساني الفاضل الملبي الأحمر المتوسط في بلدة كذا المتكلّم يوم كذا و هكذا حتى ينحصر في شخصٍ و هو زيد مثلاً و هو الفائض على الحسّ المشترك لكنَّ الفائض على النفس لا يكون مفضلاً. قال الشيخ في تعليقاته: «النفس إذا طاعت شيئاً من الملوك فإنها لامحالة تكون مجردة غير متوصحة بقوّةٍ خيالية أو وهمية أو غيرها؛ ويفيض عليها<sup>٢</sup> العقل الفعال ذلك المعنى كلياً غير مفضل ولا منظم<sup>٣</sup> دفعةً واحدةً. ثمَّ يفliest عن النفس إلى القوّة الخيالية مفضلاً منظماً<sup>٤</sup> بعبارة مسموعةٍ». /60/

ويحتمل في هذا<sup>٥</sup> القسم من الرؤيا أنَّ الفائض على القوّة الباطنة و هو الصورة الجزئية ابتداء يفliest من العقل الفعال عليها لا بتوسط فيضان صورته الكلية على النفس.

فإن قيل: يجوز أن يكون الفائض على النفس من المبادئ العالية أمراً له مناسبة مخصوصة بما فيها من الضدّية والمثلية وغيرهما من النسب؛ فيحتاج إلى عبارة كما في محاكاة القوّة المتخيّلة لما فاض على النفس.

قلنا: إنَّ المراد أنه إذا لاح عليها شيءٌ من مدركات الملوك و

١. ح: بقوله.  
٢. ط: + عن.  
٣. ش: منفساً.  
٤. ش: هذه.  
٥. ش: هذه.

٦. ح: متظم.  
٧. ح: يكون.

ضبّطت القوّة الحافظة الرؤيا بحالها<sup>١</sup> وما لاح عليها منها على وجهها؛ وظاهر أنها على ذلك التقدير لا يحتاج إلى عبارة لكن بقي هيئنا شيء و هو أنَّ صور الملائكة قد تحصل في النفس مجردة ثم تتمثل في القوّة الخيالية مقترنة بلواحق ماديّة كما سيصرّح به بعد ذلك حيث قال: «فيكون الملك والوحي ينادي<sup>٢</sup> إلى قواه المدركة من وجهين» ولاشك أنَّ هذه الصور من مدركات الملكوت الأعلى وقد ضبّطتها الحافظة مع أنها تحتاج إلى تعبيرٍ.

«و ربما انتقلت القوّة المتخيلة بحركاتاتها التشبيهية<sup>٣</sup> عن المرئي<sup>٤</sup> نفسه إلى أمور تجانسه؛ لأنَّ النفس لم تستتبّه على ما ينبغي والقوّة المتخيلة توازي كلَّ مفرد من المرئي بخيال مفرد أو مركب وكلَّ مركب من المرئي بخيال مفرد أو مركب؛ فلايزال يحاكي عمّا يرى هناك محاكاة مخصوصة و ينتقل منها إلى مثلها أو ضدّها أو شيء آخر يناسبها<sup>٥</sup> أدنى مناسبة<sup>٦</sup> لأسباب لا يشعر ما هي وكيف هي؛ وكان استثناءات النفس في ذاتها لما يراها أضعف من استثناءات المصوّرة<sup>٧</sup> و المتذكرة<sup>٨</sup> لما يورده التخييل؛ فلم يثبت<sup>٩</sup> في الذاكرة ما رأاه النفس ويثبت

- |                                  |                 |
|----------------------------------|-----------------|
| ١. ش: بما لها؛ هامش «ش»: بحالها. | ٢. ط: ينادي.    |
| ٣. ش: التشبيهية.                 | ٤. ش: المرئي.   |
| ٥. ش: + بها.                     | ٦. س: مناسبة.   |
| ٧. ش: المصورة.                   | ٨. ش: المتذكرة. |
| ٩. ش: فلم يثبت.                  |                 |

فيها ما حوكى به.<sup>١</sup>

**<فحينئذ يحتاج إلى التعبير<sup>٢</sup>** الذي هو استخراج الفرع من الأصل؛ وقد يرى الإنسان تعبير<sup>٣</sup> رؤياه في الرؤيا؛ وذلك لأنّه لما انتقل القوّة المتخيلة من الأصل إلى الفرع لمناسبيّة<sup>٤</sup> كذلك يمكن لها أن ينتقل من الفرع إلى الأصل؛ وأكثر من يتفق<sup>٥</sup> له ذلك هو من كانت همته مشغولة بما رأى؛ فإذا نام بقي الشغل به بحاله؛ فأخذت القوّة المتخيلة محاكيّة بعكس ما حاكمت.

**<والتعبير هو حدس من المعbir يستخرج به الأصل عن الفرع.>** الظاهر أنَّ الحدس المذكور في تفسير التعبير ليس نفس التعبير، بل هو منشاؤه؛ فتفسير التعبير به لا يخلو عن مساهله؛ وقد عبر الشيخ العربي<sup>٦</sup> التعبير بالجواز من صورة ما رأاه إلى أمر آخر.

قال الشيخ في الشفاء: «إنَّ معاني جميع هذه الأمور الكائنة في العالم -مما سلف و ممَا حضر و ممَا يرید أن يكون - موجودة في علم<sup>٧</sup> البارئ تعالى والملائكة العقلية من جهة و موجودة في أنفس الملائكة السماوية من جهة؛ و ستتضّح لك الجهات في موضع آخر و أنَّ الأنفس

٣. ش: تعر.

١. ج: - به. ٢. ش: التعر.

٤. ط: + قدس سرَّه العزيز.

٣. ش: لمناسبيه. ٥. ش: تيقن.

٧. ش: العلم؛ هامش «ش»: علم.

البشرية أشدّ مناسبة لتلك الجوادر الملكية منها للأجسام<sup>١</sup> المحسوسة؛ وليس هناك احتجاب<sup>٢</sup> ولا بخل، إنما<sup>٣</sup> الحجاب للقواعد إما لانغمارها في الأجسام أو لتدنسها بالأمور الجاذبة إلى الجنبة<sup>٤</sup> السافلة؛ وإذا وقع لها أدنى فراغ من هذه الأفعال حصل لها مطالعة لما<sup>٥</sup> ثمة؛ فيكون أولى ماتستبهه ما يتصل بذلك الإنسان أو بذويه<sup>٦</sup> أو بيده أو باقليمه؛ فلذلك أكثر الأحلام الذي تذكر<sup>٧</sup> تختص بالإنسان الذي حلم<sup>٨</sup> بها<sup>٩</sup> وبمن يليه؛ ومن كانت همته المعقولات لاحت<sup>١٠</sup> له ومن كانت همته مصالح الناس رآها وعلى هذا القياس.

وليس الأحلام كلها صادقة أو بحيث يجب أن يستغل<sup>١١</sup> بها؛ فإن القوة المتخيلة ليس كلّ محاكاتها إنما تكون لما يفيض على النفس من الملوك، بل أكثر ما يكون منها ذلك إنما يكون إذا كانت هذه القوة قد سكتت عن محاكاة أمور هي أقرب إليها والأمور التي هي أقرب إليها منها طبيعية ومنها إرادية.

**فالطبيعة<sup>١٢</sup> هي التي تكون بممازجة قوى الخلط للروح التي**

١. ج: الملكية من الأجسام. ٢. ط: حجاب. ٣. ج: أيام.

٤. س، ط: الحيبة؛ ش: بالأمور الحادثة إلى الحنة. ٥. ط: بما.

٦. ج: لهم. ٧. من، ش، ج: بدريه؛ ط: يدريه.

٨. ش: يدرك؛ هامش «ش»: يذكر. ٩. من: علم.

١٠. ج: لها. ١١. ش: لاحب. ١٢. من، ش، ط: يشغل.

١٣. ط: الطبيعة.

تمتنعها القوة المضادة والمتخيّلة؛ فإنّها أول شيء إنما يحكىها ويشتغل بها؛ وقد يحكى أيضًا آلامًا تكون في البدن<sup>٣</sup> وأعراضًا<sup>٤</sup> فيه مثل ما يكون عندما تتحرّك القوة الدافعة<sup>٥</sup> للمني<sup>٦</sup> إلى الدفع؛ فإنّ المتخيّلة حينئذ تحاكي<sup>٧</sup> صورًا من شأن النفس أن تمثّل إلى مجتمعها؛ ومن كان به جوع حكى له مأكولات؛ ومن كان به حاجة إلى دفع فضلٍ حكى له موضع<sup>٨</sup> ذلك؛ ومن عرض لعضوٍ منه أن يسخن أو يبرد<sup>٩</sup> بسبب<sup>١٠</sup> حرّ أو برد حكى له أن ذلك العضو منه يوضع في نار أو ماء بارد.

وأمّا الإرادية فأن يكون في همة النفس وقت اليقظة شيءٌ تصرف النفس إلى تأمله وتدبره؛ وإذا نام أخذت<sup>١٢</sup> المتخيّلة تحكى ذلك الشيء وما هو من جنس ذلك الشيء؛ وهذا هو من بقايا الفكر التي تكون في اليقظة وهذه كلّها أضغاث أحلام؛ وقد تكون أيضًا من تأثيرات الأجرام السماوية؛ فإنّها قد توقع بحسب مناسباتها ومناسبات نفوسها صورًا في التخيّل بحسب<sup>١٣</sup> الاستعداد ليست عن تمثّل شيءٍ من عالم الغيب؛ وأمّا الذي يحتاج أن يعبر ويتأول فهو ما لم ينسب إلى

<sup>٣</sup>. ش: السنن؛ هامش «ش»: البدن.

<sup>٤</sup>. ج: بما.

<sup>١</sup>. ج: أولى.

<sup>٥</sup>. ج، من، ش، ط: + إلى. <sup>٦</sup>. ج، من، ش، ط: المني.

<sup>٢</sup>. ش: لعراضها.

<sup>٧</sup>. ج: يحكى.

<sup>٨</sup>. ش: موضع؛ هامش «ش»: موضع.

<sup>٣</sup>. ج: بعض.

<sup>٩</sup>. ج: بسبب.

<sup>١٠</sup>. ج، من، ش: سخن أو برد. <sup>١١</sup>. ط: سبب.

<sup>٤</sup>. ش: أحدث.

<sup>١٢</sup>. ش: احدث.

شيء من هذه الجملة؛ فيعلم أنه قد وقع من سبب خارج وأن له دلالةً ثنا؛ فلذلك<sup>١</sup> لا يصح في الأكثر رؤيا الشاعر والكذاب<sup>٢</sup> والشَّرِير والسكران والمريض والمغموم ومن غالب عليه سوء مزاج أو فكر؛ ولذلك أيضاً إنما يصح من الرؤيا في أكثر الأمر ما كان في وقت السحر؛ لأنَّ الخواطر<sup>٣</sup> كلُّها<sup>٤</sup> في هذا الوقت ساكنة وحركات الأشباح تكون قد هدأت<sup>٥</sup>؛ وإذا كانت<sup>٦</sup> القوَّة المتخيلة في حال النوم في مثل هذا الوقت غير مشغولة بالبدن ولا مقطوعة عن الحافظة<sup>٧</sup> والمصوَّرة، بل متمنَّة منها؛ فبالحري أن تحسَّ<sup>٨</sup> خدمتها<sup>٩</sup> للنفس في ذلك؛ لأنَّها تحتاج لامحالة في ما يرد عليها من ذلك أن ترسم صورته في هذه القُوى<sup>١٠</sup> ارتساماً صالحًا إنما هي أنفسها أو محاكياتها<sup>١١</sup>.

ويجب أن يعلم أنَّ أصح الناس أحلاماً أعد لهم أمزجة؛ فإنَّ اليابس المزاج وإن كان يحفظ جيداً فإنه لا يقبل جيداً؛ والرطب المزاج وإن كان يقبل سريعاً؛ فإنه يترك سريعاً<sup>١٢</sup>؛ فكانَه لم يقبل ولا يحفظ؛ والحار المزاج متتشوش<sup>١٣</sup> الحركات؛ والبارد المزاج بليد؛ وأصحهم من اعتقاد<sup>١٤</sup>

١. ش: فلذلك؛ هامش «ش»: فلذلك.

٢. ج: الكتاب.

٣. ش: الخواطر؛ هامش «ش»: الخواطر.

٤. ج: تكرر.

٥. س، ش، ط: هنأت. ٦. ط: - و إذا كانت.

٧. ش: الحافظ.

٨. س: يحسن. ٩. ش: حدمتها.

١٠. س: هذا القوَّة.

١١. س، ط: محاكياتها. ١٢. ط: - فإنه يترك سريعاً. ١٣. ط: مشوش.

١٤. هامش «ش»: اعتقاد.

الصدق؛ فإنّ عادة الكذب<sup>١</sup> والأفكار الفاسدة<sup>٢</sup> أن يجعل الخيال رديءاً  
الحركات غير مطابع لتسديد<sup>٣</sup> النطق، بل يكون حاله حال<sup>٤</sup> خيالٍ من  
فسد مزاجه.<sup>٥</sup>» /61/

### [٥٠] فضـ

<ليس من شأن المحسوس من حيث هو محسوس أن يُعقل؛> لأنّه  
لا يمكن أن يكون الشيء معقولاً إلا إذا تجرّد عن اللوائق المادّية و  
المحسوس من حيث هو محسوس يمتنع<sup>٦</sup> تجرّده عنها، كما لا يخفى.  
<و لا من شأن المعقول من حيث هو معقول أن يُحسن؛> لأنّه  
يستحيل أن يكون الشيء محسوساً إلا إذا اقترن<sup>٧</sup> بالعوارض المادّية و  
المعقول من حيث هو معقول يمتنع اقترانه<sup>٨</sup> بها، كما سبق.

<ولن يتم الإحساس إلا بآلية جسمانية فيها تشبيح<sup>٩</sup> صورة  
المحسوس شيئاً مستصحباً<sup>١٠</sup> للواحد غريبة؛> لأنّه قد سلف<sup>١١</sup> أنّ  
الإحساس بالحواسّ الظاهرة مطلقاً إنما يحصل إذا حصل صور  
المحسوسات في الحسّ المشترك؛ والإحساس الباطني إنما يحصل

١. س: الذب.

٤. ش: حال.

٢. س: الفاسد.

٥. س: يمتنع.

٦. ش: قرن؛ هامش «ش»: اقتران.

٧. ش: اقتران؛ هامش «ش»: اقتران.

٩. ش: مستصحباً؛ هامش «ش»: مستصحباً.

٢. ط: لسديد.

٨. ج: ط: شبع.

١١. ج: سلق.

عند حصول<sup>١</sup> صورها في القوى الباطنة؛ ولا شك أنها آلة جسمانية؛ وقد تقدم أيضاً أن القوى الجسمانية لا تدرك المعاني المجردة أصلاً، بل مدركتها لا يزال مخلوطة بالغواشي الغريبة واللواحق المادية أو نقول: إن ما عدا المبصرات من المحسوسات يحصل بذواتها في ما به الإدراك؛ فإن<sup>٢</sup> الحرارة مثلاً تحصل بوجودها العيني عنده؛ ولا شك أن النفس تستحيل أن تكون محللاً للحرارة الموجودة في الخارج وإلا يلزم أن يكون حارزاً<sup>٣</sup> وبارداً<sup>٤</sup> عند تصوّر<sup>٥</sup> الحرارة و<sup>٦</sup> البرودة<sup>٧</sup> وهو باطل؛ فتعين أن يكون محلّها أمراً<sup>٨</sup> جسمانياً و لامحالة يكون مكتنفة<sup>٩</sup> باللواحق المادية؛ وهكذا<sup>١٠</sup> حال باقي الكيفيات المحسوسة وأما المبصرات فهي وإن كانت حاصلة بصورتها عنده إلا أن هذه الصورة منقسمة إلى أجزاء متباعدة<sup>١١</sup> الوضع يلاحظها النفس و يميز<sup>١٢</sup> بينها، كما إذا أبصرنا<sup>١٣</sup> زيداً؛ فلا بدّ حينئذٍ من أن يلاحظ النفس أجزائه<sup>١٤</sup> متباعدة الوضع كالعينين؛ فإنّ صورة العين اليمنى تدرك في مادة وجهة لم تحلّ اليسرى فيها وكذلك اليسرى؛ فهـما متباعدان بالوضع؛ فلاترتسـم تلك

١. ج: -حصول.

٢. ج: لأن.

٤. من: بارد.

٥. من: صور.

٦. من، من: -الحرارة و.

٧. ج: البرودة و الحرارة.

٨. من: أمر.

٩. من: يكتنفه؛ هامش «من»: مكتنفة.

١٠. من: هكذا.

١١. ج: متناهية.

١٢. ج: يهز؛ من: يمر؛ هامش «من»: يميز.

١٣. من: بصرينا.

١٤. ط: أجزاء له.

الصورة إلّا في منقسم كذلك وهو لا يكون إلّا جسماً أو جسمانياً.<sup>١</sup>  
 وفيه نظر؛ لأنّا نعلم بالضرورة أنَّ بين النفس و مدركها نسبة  
 مخصوصة بها ينكشف على النفس. أمّا أنَّ تلك النسبة هي الحلول فلا،  
 لجوء<sup>٢</sup> أن تكون نسبة أخرى كنسبة المتمم إلى المكان أو غيرها.  
 ولو سلّم أنها هي الحلول نقول: إنَّ الأمر الخارجي إذا<sup>٣</sup> حلَّ في أمر  
 آخر<sup>٤</sup> خارجي وكان منقسمًا إلى أجزاء متباينة الوضع<sup>٥</sup> يستلزم<sup>٦</sup>  
 انقسام المحل<sup>٧</sup> إلى أجزاء قطعًا و أمّا استلزم انقسام الصورة<sup>٨</sup>  
 الإدراكية المنقسمة إلى أجزاء متباينة الوضع إذا حلَّت في عينِ انقسام  
 محلّها فغير معلوم مع أنَّ العلم بأنَّ حلولها ليس كحلول الصور<sup>٩</sup> في  
 الموادَّ ولا الأعراض في الموضوعات<sup>١٠</sup> كما قيل: إنَّ الصورة العقلية  
 يفارقها الخارجيه في أنها محسوسة و متمانعة و ممتنعة الحلول في مادة  
 هي أصغر منها و مندفعه بحدوث ما هو أقوى؛ وأيضاً لا يظهر جريان ما  
 ذكر في الإحساس بالحس الباطن الذي هو الوهم مع أنَّ الظاهر أنَّ  
 المدعى شامل لجميع أنواع الإحساس.

«ولن يستثنِ الإدراك العقلي بآلية جسمانية؛ فإنَّ المتصرّر<sup>١١</sup> فيها  
 مخصوص و العام المشترك فيه لا يتقدّر في منقسم.» تقريره أنا

---

|                                                                                                                                              |                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ١. ط: فلأيجوز.<br>٢. س: إذا.<br>٣. ط: آخر.<br>٤. س: ش، ط: يلزم.<br>٥. ش: الصور.<br>٦. ش: المرضاعات.<br>٧. ط: الصورة.<br>٨. س: فإن لم يتصرّر. | ٩. ج: -متباينة الوضع.<br>١٠. ج: قان لم يتصرّر. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|

ندرك الأمر العام المشترك فيه بالضرورة والعام المشترك فيه لا ينقرر في منقسم هو آلة جسمانية؛ لأنَّ المتصور فيها مخصوص جزئيًّا أبداً؛ فلَا يحصل الإدراك العقلي بالآلية الجسمانية.

وَفِيهِ نَظَرٌ؛ لَأَنَّهُ إِنْ أُرِيدَ «أَنَّ الصُّورَةَ الْإِدْرَاكِيَّةَ الْحَالَةَ فِي الْآلاتِ الْجَسْمَانِيَّةِ مُتَعِيَّنَةَ بِسَبَبِ تَعْيِينِ مَحْلَهَا» فَمُسْلِمٌ<sup>١</sup> لِكُلِّ كُلِّ جَمِيعِ الصُّورِ الْإِدْرَاكِيَّةِ سَوَاءَ كَانَتْ حَالَةً فِي الْجَسْمَانِيَّاتِ أَوْ فِي الْمَجَرَدَاتِ كَذَلِكَ؛ وَ إِنْ أُرِيدَ «أَنَّهَا مُتَعِيَّنَةَ فِي ذَاهِنَاهَا مَعَ قَطْعِ النَّظرِ عَنِ التَّعْيِينِ النَّاشِئِ عَنِ مَحْلَهَا» فَلَا نَسْلِمٌ ذَلِكَ، لِجُوازِ أَنْ تَكُونَ مُشَرِّكَةً فِي حَدِّ ذَاهِنَاهَا مُتَعِيَّنَةَ بِسَبَبِ اِنْطِبَاعِهَا فِي جَسْمَانِيَّ كَمَا أَنْكُمْ قَلْتُمْ؛ إِنَّ الصُّورَةَ الْعُقْلَيَّةَ مُتَعِيَّنَةَ مِنْ جَهَةِ الْمَحْلِ<sup>٢</sup> مُشَرِّكَةً بِالنَّظَرِ إِلَى ذَاهِنَاهَا مَعَ قَطْعِ النَّظرِ عَنِ مَحْلَهَا.

**<بِلِ الرُّوحِ الْإِنْسَانِيَّةِ الَّتِي تَتَلَقَّى<sup>٣</sup> الْمَعْقُولَاتِ بِالْقَبُولِ<sup>٤</sup> جَوْهَرُ**  
غَيْرِ جَسْمَانِي لَيْسَ بِمَتْحِيزٍ> لَمَّا سَلَفَ بِيَانَهُ.

**<وَلَا يَتَمَكَّنُ فِي وَهْمٍ>** لَأَنَّهُ يَدْرُكُ الْمَعْانِي الْمُتَعَلِّقَةُ بِالْمَحْسُوسَاتِ؛ وَظَاهِرُ أَنَّ هَذَا الْجَوْهَرَ لَيْسَ كَذَلِكَ.<sup>٥</sup>

**<وَلَا يُدْرِكُ بِالْحَسَنِ>** لَأَنَّ مَدَرَّكَاتِ الْحَوَاسِنِ مِنْ عَالَمِ الشَّهَادَةِ وَ ذَا لَيْسَ كَذَلِكَ؛ **<لَأَنَّهُ مِنْ حَيْزٍ>** عَالَمُ <الأَمْرِ> وَالظَّاهِرُ أَنَّ قَوْلَهُ:

١. ش: فسلم؛ هامش «ش»؛ فمسلم. ٢. ط: لمحل.

٣. ش: بالقول؛ هامش «ش»؛ بالقول.

٤. س: - كذلك.

«لأنه من حيز الأمر» دليل لجميع ما ذكر من المدعيات الأربع.

### [٥١] فصل

«الحسن تصرفه في ما هو من عالم الخلق» «العالم» إسم لما يعلم به الصانع من المكنات؛ وهو<sup>١</sup> منقسم إلى قسمين: أحدهما: وهو المسئل بعالم الخلق وعالم الملك وعالم الشهادة؛ وهي الأجسام وأجزاؤها والأمور القائمة بها؛ ومدركات العواحسن لا يخلو عنها.

وثانيهما: وهو المسئل بعالم الملكوت وعالم الغيب وعالم الأمر؛ وهو عالم المجرّدات الذي يدرك بالعقل كما أشار إليه الشيّخ<sup>٢</sup> بقوله: «والعقل تصرفه في ما هو من عالم الأمر؛ إذ مدركات العقل إما كليات حقائق الأشياء أو الجزئيات المجردة؛ وليس للواجب حقيقة كلية حتى يدركها ولا يمكن له أيضاً إدراك ذاته تعالى بخصوصه بما تقرر عندهم؛ فلا يكون الواجب الحق من مدركات العقل لذاته. فإن قيل: إن العقل قد يتصور المحال فلا يصح قوله: «والعقل تصرفه في ما هو من عالم الأمر..».

١. ج: المكنات نهر. ٢. ط: رحمة الله.

قلنا: المحال إِمَّا أَنْ يَكُونَ مُفْرَداً فَلَا يَمْكُنُ لِلْعُقْلِ أَنْ يَتَصَوَّرَهُ إِلَّا بِنَوْعٍ مِّنَ الْمَقَايِسَةِ بِالْمَوْجُودِ كَالْخَلَأُ وَشَرِيكُ الْبَارِئِ؛ فَإِنَّ الْخَلَأَ يَتَصَوَّرُ بِأَنَّهُ لِلْأَجْسَامِ كَالْمَحْلِّ وَشَرِيكُ الْبَارِئِ يَتَصَوَّرُ بِأَنَّهُ شَيْئاً<sup>٢</sup> لِهِ صَفَاتٌ مُّثَلٌ صَفَاتِ الْبَارِئِ؛ وَإِمَّا أَنْ يَكُونَ مِرْكَبًا مُّثَلٌ أَنْ يَطِيرُ إِنْسَانٌ؛ فَإِنَّا نَتَصَوَّرُ أَوْلَأَ جَزْئِيهِ<sup>٣</sup> الَّذِينَ هُمَا غَيْرُ مَحَالٍ ثُمَّ نَتَصَوَّرُ بَيْنَ<sup>٤</sup> ذَيْنِكَ<sup>٥</sup> الْجَزَيْنِ تَأْلِيفٌ مُخْصُوصٌ عَلَى قِيَاسِ<sup>٦</sup> التَّأْلِيفِ الْمَوْجُودِ فِي أَجْزَاءِ الْأَشْيَاءِ الْمَوْجُودَةِ الْمَرْكَبَةِ الْدُّوَافَاتِ وَذَلِكَ التَّأْلِيفُ مِنْ جَهَةِ مَا هُوَ تَأْلِيفٌ مُتَصَوَّرٌ بِسَبِيلٍ أَنَّ التَّأْلِيفَ مِنْ جَهَةِ مَا هُوَ تَأْلِيفٌ<sup>٧</sup> مِنْ جَمْلَةٍ<sup>٨</sup> مَا يَوْجِدُ<sup>٩</sup>؛ فَتَصَوَّرُ هَذَا التَّأْلِيفُ الَّذِي هُوَ مَحَالٌ لَيْسَ<sup>١٠</sup> مِنْ حِيثِ<sup>١١</sup> إِنَّهُ مَحَالٌ، بَلْ مِنْ حِيثِ إِنَّهُ مِنْ جَمْلَةٍ مَا يَمْكُنُ؛ فَلَا يَتَصَوَّرُ الْمَحَالُ إِلَّا مِنْ جَهَةِ أَنْ يُعْتَدَ لَهُ نَسْبَةٌ<sup>١٢</sup> مُخْصُوصَةٌ إِلَى الْمَوْجُودِ؛ وَتَصَرَّفُ الْعُقْلُ فِي مَا هُوَ مِنْ عَالَمِ الْأَمْرِ أَعْمَمَ مِنْ أَنْ يَكُونَ مَدْرَكَةً مِنْهُ أَوْ بِالْمَقَايِسَةِ إِلَيْهِ.

**لا يقال: العقل يحكم على الواجب تعالي بأنه عالم قادر إلى غير**

١. ط: + تعالي.

٢. ج: شيئاً.

٤. ج: يتصرّر من.

٣. س: جزء.

٥. س: القیاس.

٦. س: مخاطرطة.

٧. فِي مَخْطُورَةِ «س» يَمْكُنُ أَنْ يَقْرَأَ «تَأْلِيفَ» وَمَا شَابِهُ؛ لِأَنَّ الْكَلْمَةَ مَهْمَلَةٌ.

٨. ط: جهة.

٩. ط: يؤخذ.

١٠. ط: بل.

١١. س: هو.

١٢. س: نسبت؛ وَ فِي مَخْطُورَةِ «ش» يَمْكُنُ أَنْ يَقْرَأَ «لب»، وَمَا شَابِهُ؛ لِأَنَّ الْكَلْمَةَ مَهْمَلَةٌ؛ وَ فِي هَامِشَهَا «نَسْبَة».

ذلك من المفهومات : و الحكم على الشيء بدون<sup>١</sup> تصوّره محال : فيكون من قبيل<sup>٢</sup> مدركات العقل .

لأننا نقول : إنَّ ما علِمْ منه تعالي إِنَما أُعراضاً أو سلوب أو إضافات : و ليس شيء منها واجباً بالذات و لا موجباً للعلم بحقيقة المخصوصة<sup>٣</sup> المتعالية عن أن<sup>٤</sup> يحيط بها الأفهام و يحوم حولها<sup>٥</sup> الأوهام .

**<و ما هو فوق الخلق والأمر>** و هو خصوصية ذات الحق بالذات : **< فهو يُحجب<sup>٦</sup> عن الحس و العقل >** لما يبيّنا **<وليس حجابه غير انكشافه>** الذي هو ظهوره إِنَما بالذات أو بالآيات<sup>٧</sup> و المظاهر التي لا تُعدُّ ولا تُحصى .

فإن قيل : قد ورد في بعض الروايات عن النبي - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ و سَلَّمَ - : «أَنَّ اللَّهَ<sup>٩</sup> تَعَالَى سَبْعِينَ حَجَاباً مِّنْ نُورٍ وَّظْلَمَةً» / ٦٢ / و في بعضها سبعمائة و في بعضها سبعين ألفاً مع أنَّ الظاهر أنَّ هذه الأعداد المذكورة<sup>١٠</sup> للتکثیر<sup>١١</sup> لا للحصر والتحديد؛ إذ قد جرت العادة بذكر عدد<sup>١٢</sup> لا يراد به الحصر، بل التکثیر؛ فكيف جعل الحجاب منحصراً في انكشافه؟!

- |                                   |                |                |               |
|-----------------------------------|----------------|----------------|---------------|
| ٣. س: المخصوص.                    | ٤. ط: قبيل.    | ٥. س: حول.     | ٦. ط: من دون. |
| ٦. ج: محجب.                       | ٧. س: -أن.     | ٨. ط: + تعالى. | ٩. من: الله.  |
| ٩. ش: للتکثیر؛ هامش «ش»: للتکثير. | ١٠. ج: مذكورة. | ١٢. ش: + و.    |               |

قلنا: إنَّ مرجع تلك<sup>١</sup> الحجب هو انكشافه تعالى باعتبار العينات، كما أشار إليه <sup>﴿فَإِنَّهُ جَعَلَ حِجَابَ النُّورِ﴾</sup><sup>٢</sup> حيث قال: «حجابه النور» /63/: فَإِنَّهُ جَعَلَ<sup>٣</sup> الحجاب<sup>٤</sup> منحصرًا في النور وهو الظهور و تقيده<sup>٥</sup> بالنسبة و الإضافات؛ و لانهاية لها و لمراتبها؛ فمَنْ تَقِيدَ<sup>٦</sup> بِمَرْتَبَةٍ مِّنْ تَلْكَ<sup>٧</sup> المراتب و استغرق فيها صارت تلك المرتبة حجاباً له تمنعه عن وصوله<sup>٩</sup> إليه تعالى باعتبار ظهوره في مرتبة أخرى؛ فالتقيد بالإضافة إلى المحجوب حجاب و بالنسبة إلى ذاته تعالى ظهور<sup>١٠</sup> و انكشاف؛ و الظهور والتجلّي لذاته تعالى من ذاته<sup>١١</sup> <كالشمس>; فَإِنَّ كَثْرَةَ نُورِهَا و غلبة<sup>١٢</sup> ضوئها تمنع الأ بصار عن أن يحيط إدراكهها بجرائمها؛ فإذا احتجبت<sup>١٣</sup> حجاباً بأقوى<sup>١٤</sup> الأ بصار على الإحاطة بجرائمها و ظهرت عليها ظهوراً كاملاً كما أشار إليه بقوله: <لَوْا نَتَبَتَّ<sup>١٥</sup> يَسِيرًا> أي انتقاماً<sup>١٦</sup> قليلاً ضعيفاً <لَا سَعْلَنَتْ> استعلاناً <كثِيرًا<sup>١٧</sup>> و ظهرت ظهوراً قويًا<sup>١٨</sup>.

١. ج، س، ش: ذلك.

٢. ط: صلى الله تعالى عليه وسلم.

٣. س: فإن.

٤. س: جعل.

٥. ط: حجاب.

٦. ش: يقيده.

٧. ط: تقيده.

٨. ج، س، ش: ذلك.

٩. ط: الوصول.

١٠. س: ظهور.

١١. ش: عليه؛ هامش «ش»: غلبة.

١٢. ج: ما قوى.

١٣. ط: انتقم.

١٤. ج: انتقام.

١٥. ط: كبيراً.

١٦. ط: انتقام.

١٧. ط: كبيراً.

## [٥٢] فض

<الذات الأحادية لا سبيل إلى إدراكها> بخصوصها <بل تدرك صفاتها> على وجه العموم.

<و غاية السبيل إليها<sup>١</sup> الاستبصار> والإدراك <بأن لاسبيل إليها> لأنّه يجوز أن يكون مقتضى ذاته تعالى بحسب نفس الأمر أن لا يحصل بخصوصها في قوّة مدركة<sup>٢</sup> ولا ينكشف لها؛ فعلى هذا غاية إدراكها أن يدرك أنها لا يمكن أن يدرك كما قيل: «العجز عن درك الإدراك إدراك» <تعالى عما يصفه الجاهلون> و يقوله<sup>٣</sup> الظالمون علواً كبيراً من التشبيه والتزييه والاتحاد والحلول، أعاذنا<sup>٤</sup> الله تعالى وإياكم أن يجعلنا من جملتهم وأن يحشرنا في زمرةهم.

## [٥٣] فض

<للملائكة> التي هي المبادئ المفارقة <ذوات حقيقة<sup>٥</sup>> غير مقيسة إلى شيء<sup>٦</sup> أصلاً <ولها ذوات بحسب القياس إلى الناس؛ فأماماً ذواتها الحقيقة فامرية<sup>٧</sup>> مطلقاً بخلاف ذواتها المضافة إلى الناس؛ فإنّها من

١. ش: اليه.  
٢. في مخطوطة «س» يمكن أن يقرأ «مدركة».

٣. ش: الله.

٤. ش: أعاذنا هامش «ش»: أعاذنا.

٥. ط: يقول.

٦. ج: فاقريره.

٧. ج: نهي.

٨. ط: حقيقة.

حيث إنها مضافة إليها متمثلة<sup>١</sup> بوجودٍ من وجودات الموجودات<sup>٢</sup> المشاهدة ولاشك أنها مادّة.

|                                                                                    |                                                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>٣. س: أنا.</p> <p>٥. ط: بقىول.</p> <p>٨. ج: يفضل.</p> <p>١١. س: ط: المقلعل.</p> | <p>٢. ج: المرجودات.</p> <p>٤. ش: الطهه: هامش [ش]: اليقظة.</p> <p>٧. ج: غايه.</p> <p>٩. ش: ط: ثناشت.</p> |
| <p>٦. س: نمن.</p>                                                                  | <p>١. ج: متخلله.</p>                                                                                    |

بالتحت<sup>١</sup>؛ فيفيض على المتخيلة ما يفيض<sup>٢</sup> على النفس الناطقة القدسية؛ فتحاكىه<sup>٣</sup> المتخيلة بأمثلة محسوسة؛ <فيتمثل لها من المَلَك صورةٌ بحسب ما يحتملها<sup>٤</sup>> الروح الإنسانية أو بحسب ما يحتمل ذلك التَّلُك هذه الصورة.

فإن قيل: كيف يتمثل<sup>٥</sup> الملك الذي هو الجوهر المجرد بالصورة الخيالية المحسوسة مع تنزّهه عن ملائمات الحواسّ و تقدّسه عن مدركاتها<sup>٦</sup>.

قلتُ: ليس تمثّله<sup>٧</sup> بها أن يصير محسوساً متخيلاً حتى يلزم استحالته، بل تمثّله هو أن تصير تلك الصورة المثالية آلة يتّأدي بها المعنى الذي في نفسه إلى الموحى إليه، كما أنّ البدن الجسماني في اليقظة آلة للنفس المجردة يظهر منها<sup>٨</sup> آثارها<sup>٩</sup>؛ وبهذا ظهر معنى قوله عَلَيْهِ: «مَنْ رَأَنِي فِي النَّاسَمْ فَقَدْ رَأَنِي» /٦٤/ أي رأى صورةً و مثالاً يتّأدي بها المعنى الذي في نفسي<sup>١٠</sup> الناطقة إليه لا أنه رأى جسمي و بدني؛ وإذا تصور المجرد بصورةٍ خيالية: <فيرى مَلَكاً على غير صورته> أي على<sup>١١</sup> حالة وهيئة<sup>١٢</sup> لا يكون الملك عليها في حدّ ذاته

- |                               |                        |                           |
|-------------------------------|------------------------|---------------------------|
| ١. ش: بالبحث.                 | ٢. ج: المتخيلة بالفيض. | ٣. ج: فتحاكى.             |
| ٤. ج: يجعلها.                 | ٥. ج: يمثل.            | ٦. س: تقدّست عن مدركاتها. |
| ٧. ش: علمه؛ هامش «ش»: تمثّله. | ٨. ط: منها.            | ٩. ش: آثارهما.            |
| ١٠. س: النفس.                 | ١١. ج: -على.           | ١٢. ج: سمة.               |

هو يسمع<sup>١</sup> كلامه بعد ما هو وحي <يلقى<sup>٢</sup> في نفسه بلا واسطة؛ و الوحي إما أن يكون مع اتحاد الموحى بالموحى إليه أو يكون لامع الاتحاد؛ فالذى لامع الاتحاد إما أن يكون مع ظهور الموحى به أو لامع الظهور.

فهذه طرق ثلاثة موصولة إلى المعارف الفيضية لامن طريق الكسب. الأولى: وحي الإلهام؛ وهو أن يحدث في قلب الإنسان معرفة عينية فيضية<sup>٣</sup> من غير أن يظهر الموحى به عنده؛ وهذا أضعف أقسام الوحي؛ فإن كان مع المعجزة كان الموحى إليه نبياً وإن كان مع الكرامة كان وليناً وإن لم يكن معهما كان عارفاً.

الثانية: وحي المكاشفة؛ وهو المعرفة الإيحائية<sup>٤</sup> التي تكون مع ظهور الموحى به ثم إيحاء<sup>٥</sup> المكاشفة قسمان: إيحاء<sup>٦</sup> الصنعت<sup>٧</sup> وإيحاء<sup>٨</sup> النطق؛ فمن الإيحاء<sup>٩</sup> الصنعي<sup>١٠</sup> أن يتمثل<sup>١١</sup> للموحى إليه صحف مكتوبة مقررة<sup>١٢</sup> من عالم الغيب إما في انسلاط<sup>١٣</sup> بين النوم واليقظة أو في يقظة صريحة يقرأها ويستفيد منها المعارف<sup>١٤</sup>؛ وهذا النوع<sup>١٥</sup> من الوحي

- |                 |                                |
|-----------------|--------------------------------|
| ١. ط: سمع.      | ٢. هامش «شن»: ملتقى.           |
| ٣. ط: فصيبيه.   | ٤. ط: الانتحائية.              |
| ٥. ط: انحدام.   | ٦. ج، ط: انحدام.               |
| ٧. ج: الطبع.    | ٨. ط: انحدام.                  |
| ٩. ط: الانحدام. | ١٠. ج: الطبع؛ س، ش، ط: الصنعت. |
| ١١. ج: يجعل.    | ١٢. هامش «شن»: مفرزة.          |
| ١٣. ج: المفارق. | ١٤. س، ش: السلاط.              |
| ١٥. س: هذ.      | ١٥. ط: التحرر.                 |

قليل الغلط<sup>١</sup> كثير الفائدة عظيم<sup>٢</sup> المرتبة؛ و منها ما يتمثل<sup>٣</sup> له صور<sup>٤</sup> عجيبة على أحوال غريبة وأوضاع مخصوصة محاكية لما يتأنى إليها من المعارف<sup>٥</sup>؛ والغلط في هذا القسم كثير يحتاج إلى التعبير<sup>٦</sup> ويكون الصريح فيه<sup>٧</sup> قليلاً.

والإيحاء<sup>٨</sup> النطقي قسمان: هُتاف<sup>٩</sup> وعيان.

أما الهُتاف<sup>١٠</sup> فهو أن يسمع الموحى إليه كلاماً منظوماً مفهوماً ولا يشاهد أحداً متكلماً وأن أحوال نبينا عليه السلام<sup>١١</sup> في مبادئ الوحي كان<sup>١٢</sup> على هذا الوجه.

وأما العيان فهو أن يشاهد المتكلّم ويسمع كلامه إما في صورة الإنسان، كما يرى نبينا عليه السلام<sup>١٣</sup> جبريل عليه السلام في صورة دحية الكلبي وفي غيرها من الصور الإنسانية؛ وإما في صورة غير إنسان، كما كان يراه<sup>١٤</sup> في صورة الطير وفي غيرها من الصور.

والإيحاء<sup>١٥</sup> النطقي يكون الأكثر منه محكمأً صريحاً و المتشابه فيه قليل<sup>١٦</sup> يحتاج إلى التأويل.

١. ش: فقط؛ هامش «ش»: الغلط.

٢. ش: عظم؛ هامش «ش»: عظيم.

٣. ج: تخيل.

٤. س، ط: صورة.

٥. ج: المفارق.

٦. ش، ط: منه.

٧. س: تعبير.

٨. ش، ط: الانعام.

٩. ش، ط: هيئات.

١٠. ش، ط: الهيئات.

١١. ط: عليه السلام.

١٢. س: مكان.

١٤. ط: راه.

١٣. ج: عليه السلام.

١٥. س: الانعام؛ ط: الانعام.

١٦. س: قليلاً.

الثالثة: وحي الاتحاد؛ وهو أن يتصل الموحِي بالموحى إليه اتصالاً عقلياً روحانياً يتقوم به الموحى إليه؛ فيتنور بنوره ويترُّجح بروحه ويصير هو سلطاناً عليه نازلاً<sup>٢</sup> به بجنوده؛ فیأخذ يده به ويسمع سمعه به ويبصر بصره به وينطق لسانه به؛ والكلام وإن كان يجري على لسانه ويطهر من صورته إلا أنَّ الكلام كلامه<sup>٣</sup> وكذا البطش والقهر والرحمة؛ و منه قوله عليه السلام: «لَا يَرَى الْعَبْدُ يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أَحْبِبْتَهُ»<sup>٤</sup>، فإذا أحببت فكنت سمعه الذي به يسمع وبصره الذي به يتصرو يده التي<sup>٥</sup> يبطش بها ورجله التي يمشي عليها»<sup>٦</sup>/65/ ومنه قول على عليه السلام: «ما قلعت باب خير بقوَّة جسدانية ولكن بقوَّة ربانية»<sup>٧</sup>/66/.

<و> تفسيره <الوحي> بأنه <لوح> أي إشراق <من مراد الملَك> أي من العلوم الحاصلة له بالفعل التي تعلق قصده بحصولها <للروح الإنساني بلاواسطة> يتناول أقسامه<sup>٨</sup> الثلاثة: <و ذلك> الإشراق<sup>٩</sup> <هو الكلام الحقيقي؛> فإنَّ الكلام وإن أطلق في العرف العام وبالنظر إلى الظاهر على الصوت المخصوص لكن لما تأملنا في حقيقته وجدناه عن الخصوصيات وجدها شيئاً به يحصل الصورة الحاصلة في باطن من تصدى للإعلام والإفاضة بياطن من تصدى

١. ط: هو.

٢. ج: نازلاً.

٤. ط: حبيبته.

٥. من: الذي.

٧. ط: أقسامه.

٦. من: + و.

٦. من: رضى الله عنه.

٣. س: كلامه.

للاستعلام<sup>١</sup> والاستفاضة، كما أشار إليه بقوله: <فَإِنَّ الْكَلَامَ إِنَّمَا يَرَادُ  
بِهِ تَصْوِيرُ مَا يَتَضَمَّنُهُ باطْنُ الْمُخَاطِبِ فِي باطْنِ الْمُخَاطِبِ لِيُصِيرَ  
مِثْلَهُ> في أن يحصل لكل واحد منها ما يحصل للأخر من  
النقوش<sup>٢</sup> [العلمية]: <فَإِذَا عَجَزَ الْمُخَاطِبَ> المفید <عَنْ مَسْ باطْنِ  
الْمُخَاطِبِ> المستفید <بِبَاطِنِهِ مَسْ الْخَاتِمِ الشَّمْعَ؛ وَيَجْعَلُهُ<sup>٣</sup> مِثْلَ  
نَفْسِهِ اتَّخَذَ بَيْنَ الْبَاطِنَيْنِ سَفِيرًا<sup>٤</sup> مِنَ الظَّاهِرَيْنِ> أي رَسُولًا مِنَ  
الْأَمْوَارِ الظَّاهِرَةِ الْمُحْسُوسَةِ يَحْمِلُ ذَلِكَ الْمَعْنَى وَيَؤْدِيهِ<sup>٥</sup> إِلَى باطْنِ  
الْمُسْتَفِيدِ: <فَكَلَمٌ<sup>٦</sup> بِالصَّوْتِ أَوْ كَتْبٌ أَوْ أَشْارَكٌ؛ وَإِذَا كَانَ الْمُخَاطِبَ>  
المفید <رُوحًا لَا حِجَابَ بَيْنِهِ وَبَيْنِ الرُّوحِ> المستفید وَلَا بَخْلٌ هُنَاكَ  
<اَطْلَعَ<sup>٧</sup> عَلَيْهِ> أي ظهرَ عَلَى الرُّوحِ المستفید <اَطْلَاعَ الشَّمْسِ> مِثْلَ  
ظُهُورِ الشَّمْسِ <عَلَى الْمَاءِ الصَّافِيِّ؛ فَكَمَا أَنَّ الشَّمْسَ إِذَا ظَهَرَتْ  
عَلَيْهِ حَصَلَ صُورَتُهَا بِكَيْفِيَاتِهَا<sup>٨</sup> فِيهِ كَذَلِكَ الرُّوحُ إِذَا اَطْلَعَ عَلَى الرُّوحِ  
<فَانْتَقَشَ مِنْهُ> وَتَمَثَّلَ حَقِيقَتَهُ عَنْدَهُ <لَكِنَّ الْمُنْتَقَشَ فِي الرُّوحِ مِنْ  
شَأْنِهِ أَنْ يَتَشَبَّهَ<sup>٩</sup> إِلَى الْحَسْنِ الْبَاطِنِ إِذَا كَانَ قَوِيًّا> كَمَا سَبَقَ بِيَانِهِ  
لَا عَلَى أَنَّهُ يَنْتَقِلُ فِي نَفْسِهِ مِنَ التَّعْقِلِ إِلَى التَّخَيَّلِ، بَلْ عَلَى أَنَّ حَصُولَهُ

- 
- |                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١. ج: الاستعلام.<br>٢. ش: فيجعله.<br>٣. ط: نقلكم.<br>٤. ش: مكتفي بها.<br>٥. ط: يزدده.<br>٦. ش: رسولا.<br>٧. ط: نقلكم.<br>٨. ط: اشارة.<br>٩. ج: تعلم.<br>١٠. ش: يسبح.<br>١١. ج: يسبح؛ من، ط: يسبح. | ٢. ج، من: -فَإِنَّ الْكَلَامَ.<br>٣. ط: النَّفَرُونَ.<br>٤. ش: +رسولا.<br>٥. ط: يزدده.<br>٦. ط: اشارة.<br>٧. ط: نقلكم.<br>٨. ط: يسبح.<br>٩. ج: تعلم.<br>١٠. ش: مكتفي بها.<br>١١. ج: يسبح؛ من، ط: يسبح. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

للنفس مجرّداً يعَدُّ القوّة المتخيلة لأنّ يفيض عليها مكفوفاً باللواحق الماديّة، كما أنّ حصوله للقوّة المتخيلة مثلاً جزئياً يعَدُّ النفس الناطقة لأنّ يفيض عليها كلياً؛ ٦/ <فينطبع> ذلك المنتقش <في القوّة المذكورة> التي هي الحس المشترك؛ <فيشاهد> مثل مشاهدتها الوارد عليها من خارج؛ <فيكون الموحى إليه يتصل بالملك بباطنه> متعلق بالموحى إليه؛ أي الموحى إليه بباطنه يتصل<sup>١</sup> بالملك الموحى اتصالاً عقلياً <ويتلقى<sup>٢</sup>> الموحى إليه <وحيه> الذي هو الأمر الكلّي <بباطنه ثمّ يتمثّل للملك صورة محسوسة> حاصلة في القوّة المتخيلة <ولكلامه أصوات مسموعة> متخيلة<sup>٣</sup>؛ <فيكون الملك و الوحي يتأدي كلّ منهما إلى قواه<sup>٤</sup> المدركة من وجهين> كما قرّر لكنّ الحاصل في العقل يكون أمراً وحدانياً بسيطاً؛ و الحاصل في الحس يكون أموراً متعددةً فيها تفصيل.

ويحتمل أن يقال: إنّه يجوز أن يكون المناسبة بين النفوس الناطقة والعقول الفعالة<sup>٥</sup> على وجهٍ بها يفيض ابتدائاً على القوّة المتخيلة صورة الملك و كلامه من غير أن يفيض على النفس الناطقة أولاً. فعلى هذا يتأدي الملك و الوحي إلى قوّته المدركة من وجه واحد.

١. ش: يتقبل. ٢. س: ايصالاً؛ ش: ايصالاً. ٣. ش: يبلغ.

٤. ج: مخيلة. ٥. ج: قوه.

٦. ش: نعاله؛ هامش «ش»: الفعالة.

> و يعرض للقوى الحسية شبة الدهش وللموحى إليه شبة الغشى . ثم يرى الموحى إليه و يشاهده<sup>١</sup> < كما روى عن النبي ﷺ  
 أنه كان إذا نزل<sup>٢</sup> الوحي<sup>٣</sup> عليه كرب لذلك و تربى وجهه<sup>٤</sup> / 68/ فلما أسلى<sup>٥</sup>  
 عنه رفع رأسه؛ يعني أن هيئة الخطاب وأئمته وحي ذي الجلال أخذت  
 مجتمع قلبه و نقل القول الذي أوحى إليه أدهشه عن العلم به: قال الله  
 تعالى: «إِنَّا سَنُنَقِّي عَلَيْكَ قَوْلًا تَقِيلًا»<sup>٦</sup>؛ فإذا<sup>٧</sup> كشف عنه<sup>٨</sup> هذه الحالة  
 وجد النقول المنزلي بيّناً ملقى<sup>٩</sup> في الروع<sup>١٠</sup> واقعاً موقع المسموع.

و الوحي إنما أن يكون بحيث يرد الموحى إليه من الطياع البشرية  
 إلى الصفات<sup>١٢</sup> المتلκية كما أشار إليه النبي<sup>١٣</sup> - صلوات الله عليه -<sup>١٤</sup>  
 حيث<sup>١٥</sup> قال أحياناً: «يأتيني - يعني<sup>١٦</sup> الوحي - مثل صلصلة الجرس؛ و  
 هو أشد<sup>١٧</sup> على: فيفصّم<sup>١٨</sup> عني»<sup>١٩</sup> / 69/ و قد وعيت عنه ما قال أو يكون  
 بحيث يرد فيه الملك إلى أوضاع البشر؛ فيشاكله كما أشار إليه

١. س، ش، ط: يشاهد. ٢. ط: صلى الله عليه. ٣. س: نزل.

٤. ج، س: - الوحي.

٥. في جميع المخطوطات يقرأ «أَللّٰه»، وفي هامش مخطوطة المجلس رقم ١٨٦٥: «أشلين»، و  
 الظاهر هو الصحيح ولذا أدرجنا في المتن. ٦. ج: - إنما.

٧. ط: إليك. ٨. ج: وإذا. ٩. ش: عن؛ هامش «ش»: عنه.

١٠. ج: يلقى؛ ش: ليع. ١١. س: الروع. ١٢. س، ش: صفات.

١٣. س: - النبي. ١٤. ط: عليه السلام. ١٥. ج: - حيث.

١٨. ط: يفصم. ١٧. ج: يشد.

١٩. ش: تعيني.

أيضاً<sup>١</sup> حيث قال أحياناً: «يتمثّل لي آنَّ المَلَكَ رجلاً فِي كَلْمَنِي» /٧٠/ فيعلم من هذا أنَّ في بعض أوقات الوحي يعرض الدهشة للموحى إليه لا<sup>٢</sup> في جميعها.

### [٥٤] فص

لما سبق ذكر القلم واللوح<sup>٤</sup> صريحاً والكتابة<sup>٥</sup> ضمناً؛ المراد منها ليس معناها المتبادر إلى الأفهام<sup>٦</sup>؛ فلذلك نفاء وبيان ما هو المراد منها؛ فقال: <لاتظن أنَّ القلم آلة جمادية أو اللوح<sup>٧</sup> بسيط أو الكتابة نقش مرقوم> لأنَّ القلم هو الصادر الأول على ما أشار إليه الشارع -صلوات<sup>٨</sup> الله عليه -وال الصادر<sup>٩</sup> الأول عند الحكماء لا يمكن أن يكون جسماً أو جسمناياً، كما سبق؛ فلابد أنَّ القلم آلة<sup>١٠</sup> جمادية؛ ولاشك أنَّ اللوح المناسب لجريان ذلك القلم عليه لا يمكن أن يكون معناه المتبادر منه، بل لا يمكن أن يكون الكتابة الصادرة من ذلك القلم نقشاً مرقوماً. <بل القلم مَلَكُ روحاً> هو العقل <و اللوح مَلَكُ روحاً> مجرد هو النفس <و الكتابة تصوير الحقائق> مفضلة في ذات

١. ج: اليه ص أيضاً.

٤. ش: + و.

٢. ج: بي.

٥. ش: + و.

٣. ش: - لا.

٦. ش: النهايم.

٧. ش: صريح و الكتابة.

٨. ش: النهايم.

٩. ش: الصلوات.

١٠. ش: القادر؛ هامش ش: الصادر.

٩. ش: القادر؛ هامش ش: الصادر.

النفس؛ وهذه هي الكتابة المعقولة كما أنَّ الكتابة المحسوسة أيضًا هي تصوير النقوش في اللوح مثلاً؛ **<فالقلم يتلقى ما في الأمر>** أي ما في علمه تعالى؛ و يحتمل أن يقال: معناه أنَّ القلم يتلقى ما<sup>١</sup> في الأمر - أي ما في نفس الشيء - **<من المعاني>** وأحواله المختصة به إنما بطريقة الإشراق من المبدأ الأول وإنما بطريقة استلزم العلم بالأسباب العلم بمسبياتها **<ويستودعه اللوح>**<sup>٢</sup> أي يطلب اللوح<sup>٣</sup> بالقابلية الذاتية أن يودع و يخترن<sup>٤</sup> عنده ما تلقاه القلم<sup>٥</sup> **<بالكتابة الروحانية>** أي بتصوير القلم إياته فيه؛ و يحتمل أن يكون «يستودعه» بمعنى «يودعه» يعني أنَّ القلم يودع ما في الأمر في اللوح بالكتابة الروحانية<sup>٦</sup>؛ و أياً ما كان ففيه إشارة إلى أنَّ في اللوح تفصيلاً؛ إذ الكتابة لا يتصور إلا عند الترتيب والتفصيل.

**<فينبعث القضاء>** الذي هو عبارة عن وجود<sup>٧</sup> جميع الموجودات في العالم العقلي مجتمعةً ومجملةً على سبيل الإبداع **<من القلم>** لأنَّ<sup>٨</sup> القلم الذي هو العقل الأول أول عالم العقول و بتوسطه و انتقاده بصور الحقائق و كمالاتها على وجه الإجمال صار باقي<sup>٩</sup> العقول

١. ج: بما.

٢. ج، ش: -اللوح.

٣. ط: الزوح.

٤. ش: يخزن؛ هامش «ش»: يخترن.

٥. ج، ط: العلم.

٦. - أي بتصوير القلم... الروحانية: ط: الروحاني.

٧. ط: عبارة عن العلم بوجود.

٨. ج: إن.

٩. ج: ما في.

متتحققًاً منتقشًاً بها على هذا الوجه؛ فانتقاش العقول بتلك الصور التي هي  
القضاء بسبب القلم؛<sup>١</sup> فمحله عالم العقول المسمى بعالم الجبروت؛ و  
القضاء عند الأشاعرة عبارة عن إرادته الأزلية المتعلقة بالأشياء على ما  
هي عليه في ما لا يزال.

> و < ينبع **التقدير**<sup>٣</sup> من اللوح > وفي بعض النسخ «و القدر» و ذلك لأنَّ القدر لما كان عبارة عن الخروج من الوجود العلمي إلى الوجود العيني بأساليبها و شرائطها على الوجه الذي تقرَّر في القضاء؛ و ذلك الخروج يكون بالتنزَّل في المراتب العلمية أولاً ثم بالتحقُّق<sup>٤</sup> في العين ثانياً<sup>٥</sup> كما سنشير<sup>٦</sup> إليه؛ و كان ابتداء التنزَّل من اللوح: إذ قبل<sup>٧</sup> وجودها في اللوح ليس فيها تنزَّل، بل وجودها في العقول و الواجب<sup>٨</sup> في مرتبة واحدة هي الإجمال الصرف و إذا حصلت في اللوح صارت مفصَّلة؛ فلابد من التقدير منبعاً من اللوح؛ و القدر عند الأشاعرة عبارة عن إيجاده تعالى الأشياء بحسب أوقاتها المعيَّنة و أحوالها المخصوصة.<sup>٩</sup>

**«أما القضاء فيشتمل على مضمون أمره الواحد»** وهو العلم الواجبي البسيط؛ لأنَّ الأمور التي كانت حاصلة في علمه تعالى هي

٣٠ ج: بالتحقيق.

ع. ط: قبائل

٢. ج: القدر.

٥. شیوه

۸ ش: + و.

ج، ط: العلم.

۱۰۷

٨. س: العقول واجب.

بعينها<sup>١</sup> حاصلة في العقول على الوجه الذي حصل فيه<sup>٢</sup>.  
 «و التقدير يشتمل على مضمون التنزيل؛» إذ التقدير لا يتحقق  
 إلا بالتنزيل<sup>٣</sup> في المراتب **(بقدر)** أي بمقدار ما يقتضيه قابليات  
 الأشياء **(معلوم)** بعلمه الحق أنه هو الأصلح في نظام الكل.  
 «وفيها» أي في تلك المرتبة التي هي التقدير **(يسنح)** المقدار  
 و ينتقل **(من الإجمال إلى الملائكة التي في النسوات)** وهي نفوسها  
 ليصير مفضلة.

**(ثم يفيض و يصل إلى الملائكة التي في الأرضين)** و هي  
 النفوس الكاملة الإنسانية؛ وهذا آخر تنزّلاته العلمية.

**(ثم يحصل المقدار في الوجود.)** فإنَّ للعالم الكبير نوع مشابهة  
 بالعالم الصغير<sup>٤</sup> الذي هو شخص من الإنسان؛ فكما أنَّ لفعله<sup>٥</sup> مراتب:  
 حصوله لروحه في غاية<sup>٦</sup> الإجمال كأنَّه غير مشعور به و حصوله مفضلاً  
 مخترأً بالبال على وجه الكلية و حصوله جزئياً في قوته الخيالية و  
 وجوده في الخارج عند إرادة إظهارها فيه كذلك لما يحدث في العالم  
 الكبير منحوادث مراتب: مرتبة القضاء الذي هو مرتبة الإجمال و  
 مرتبة القدر الذي هو مرتبة التفصيل كلية في نفوس الملكية<sup>٧</sup> المجردة و

١. من: نفسها.

٢. ج: عنه.

٣. ج: بالنزل؛ س: بالتنزيل؛ ط: بالتنزيل.

٤. س: المنصر.

٥. ج: تعلله.

٦. س: غايت.

٧. ج: الملكية.

جزئية في نفوسها المنطبعة والنفوس الأرضية ومرتبة وجوده في العين<sup>١</sup>.

### [فص ٥٥]

«السبب إذا لم يكن سبباً ثم صار سبباً فللسبيـب صار سبباً»؛ لأنـه لو لم يكن كذلك لـزم ترجـح أحد المتساوـيين على الآخر؛ إذ السبيـبة لم تـكن واجـبة لـذاتـه وإنـما كان سبـباً دائمـاً ولم تـكن أـيضاً مـمـتنـعـةـ بالـذـاتـ وإنـما لم يـصـرـ سـبـباًـ قـطـ؛ فـتعـيـنـ أنـ يكونـ مـمـكـنةـ؛ فـوجـبـ أنـ يكونـ سـبـبيـتهـ لـسبـبـ آخرـ وـهـكـذاـ حـتـىـ يـنـتـهـيـ إـلـىـ مـبـداـ يـتـرـتـبـ<sup>٢</sup>ـ عـلـيـهـ<sup>٣</sup>ـ أـسـبـابـ الأـشـيـاءـ عـلـىـ تـرـتـيبـ عـلـمـهـ بـهـاـ».

فـإـنـ قـيلـ: يـجـوزـ أنـ يـكـونـ اـنـتـفـاءـ سـبـبيـتهـ لـوـجـودـ<sup>٤</sup>ـ مـانـعـ؛ فـإـذـاـ اـرـتـفـعـ الـمـانـعـ وـعـدـمـ صـارـ<sup>٥</sup>ـ سـبـباـ؛ وـيـجـوزـ أنـ تـكـونـ الـأـعـدـامـ مـتـسـلـسـلـةـ إـلـىـ غـيرـ النـهاـيـةـ؛ فـلـاـ يـنـتـهـيـ إـلـىـ مـبـداـ يـتـرـتـبـ عـنـهـ أـسـبـابـ الأـشـيـاءـ.

قـلـنـاـ: إـنـهـ لـاـ يـجـوزـ أنـ يـكـونـ هـذـاـ الـعـدـمـ عـدـمـاـ سـابـقاـ وـإـلـاـ يـلـزـمـ أنـ لـاـ تـكـونـ<sup>٦</sup>ـ سـبـبيـتهـ حـادـثـةـ؛ فـتعـيـنـ أنـ يـكـونـ عـدـمـاـ لـاحـقاـ؛ فـيـكـونـ الـعـدـمـ الطـارـئـ عـلـةـ لـهـ؛ فـيـجـبـ أنـ يـوـجـدـ أـوـلـاًـ ثـمـ يـعـدـمـ؛ فـيـتـحـقـقـ مـدـخـلـيـةـ الـوـجـودـ

١ـ جـ: نـفـسـ؛ طـ: النـفـسـ. ٢ـ سـ:ـ أـيـضاـ.

٣ـ شـ: تـرـتـبـ؛ هـامـشـ [شـ]: يـتـرـتـبـ.

٤ـ طـ: بـرـجـودـ.

٥ـ طـ: سـارـ.

٦ـ جـ: مـ، شـ: عـنـهـ.

٧ـ طـ: أـنـ يـكـونـ.

فيه؛ فيجب أن ينتهي إلى مسبب الأسباب.

لایقال: كيف يجوز أن ينتهي إلى هذا المبدأ مع أنه يجب أن يكون سبب كل حادث حادثاً؛ إذ لا يجوز صدور الحادث عن القديم وإلا يلزم تخلف العلة التامة عن معلولها وترجيح أحد المتساوين على الآخر؛ فيذهب أسباب الحوادث إلى غير النهاية.

قلنا: إن لأسباب كل حادث سلسلتين إحديهما طولية وهي التي تذهب إلى غير النهاية والأخرى عرضية يجب فيها الانتهاء إلى الواجب بالذات وإلزام التسلسل المحال.

«فلن تجد في عالم الكون والفساد طبعاً حادثاً أو اختياراً<sup>١</sup> حادثاً إلا عن سبب ويرتقي إلى مسبب الأسباب.»

فإن قيل: إذا كان السبب قديماً يكون مسببه أيضاً قديماً وإلا يلزم تخلف العلة التامة عن معلولها؛ والواجب الذي هو مسبب الأسباب قديم وكذلك بعض ما صدر عنه؛ فكيف يقع الحوادث عنه<sup>٥</sup> في البين.

قلنا: يجوز أن يقتضي بعض من القدماء أمراً يقتضي التجدد والتعاقب؛ أي يجوز أن يقتضي ذلك البعض وجود مهيئة لا يمكن بقاء فرد منها بأن لا يقبل تلك<sup>٤</sup> المهيءة الوجود في أكثر من آنٍ واحدٍ مع أن

١. ط: سبب. ٢. ج، س، ش: - والفساد. ٣. ش، ط: و.  
٤. ش: اختياراً هامش [ش]: اختياراً. ٥. ج، س، ش: - عنه.  
٦. ج، س، ش: ذلك.

وجودها هو المقتضي للعلامة الناتمة القديمة؛ فيلزم تعاقبُ أفراد تلك<sup>١</sup> المهمة وإلزام التخلف المحال؛ فتحقق الحوادث وصارت<sup>٢</sup> أسباباً لحوادث غير متناهية. هكذا يجب أن يعقل هذا المقام حتى يخلص عن مضائق الأوهام.

و لا يجوز أن يكون الإنسان مبتدئاً فعلاً من الأفعال من غير استناد<sup>٣</sup> إلى الأسباب الخارجية؛ فإن اعتقاده النفع مثلاً في الأمر النافع الذي هو باعث على تحصيله لا يجوز أن يكون باختياره السابق عليه؛ إذ الاختيار السابق أيضاً فرع لاعتقاد آخر؛ و نقل<sup>٤</sup> الكلام إليه و يتسلسل؛ فتعين أن يكون الاعتقاد من الأسباب <التي ليست<sup>٥</sup> باختياره؛ و يستند تلك الأسباب إلى الترتيب> الذي في حركات الأفلاك وأوضاعها؛ و هو سببٌ معدٌ لفيضان ذلك الاعتقاد مثلاً إعداداً قريباً أو بعيداً.

<و الترتيب يستند إلى التقدير> أي الترتيب الخارجي يتوقف على التنزّل<sup>٦</sup> في مراتب العلم، كما أشير إليه: <و التقدير> الذي هو ذلك التنزيل المخصوص في المراتب <ويستند إلى القضاء> الذي هو إجمال العلم في عالم العقول؛ لأنَّ التنزّل لا يكون إلا منه.

١. م، ش: ذلك.

٢. م: الحوادث فصارت. ٣. ش: استناد.

٤. ش: ليس.

٥. ش: هامش «ش»: ليست.

٦. ط: التنزيل.

>والقضاء ينبع عن الأمر< الذي هو العلم البسيط الواجيبي؛ لأن القلم<sup>١</sup> الذي هو محل القضاء متأخر عنه؛ فتأخر القضاء عنه بالطريق الأولى.

>وكل شيء مقدر< قال الله تعالى: (إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ) أي خلق كل شيء بمقدار يقتضيه الاستحقاق الذاتي للأعيان والصور الحاصلة في علمه تعالى سواء تعلق الخلق بوجوداتها أو<sup>٢</sup> بكمالاتها اللاحقة<sup>٣</sup> بها.

قال الشيخ في تعليقاته: «المعدوم على الإطلاق لا قوة فيه يقبل بها الوجود من موجوده<sup>٤</sup>؛ فلا يوجد البتة؛ وليس كذلك الممكن؛ فإنَّ فيه قوَّة؛ فلن ذلك يوجد ولو لاها لاما كان يوجد» /71/ انتهى؛ وهذا الاستحقاق هو المناط للقضاء والقدر؛ فافهم فإنه سر دقيق يعبر عنه بسر القدر.

### [٥٦] فصل

لما بين استناد الأفعال الاختيارية إلى القضاء والقدر كما هو رأي أهل الحق و كان المعتزلة يتوهّمون أن لا مدخل<sup>٥</sup> للقضاء والقدر للأفعال

١. ج، ط: العلم. ٢. ج، ش: و.

٣. ش: الاحق، هامش «ش»: اللاحقة.

٤. ش: موجود، هامش «ش»: موجوده.

٥. ج: لا يدخل.

الاختيارية الصادرة عن العباد و يثبتون علمه تعالى بهذه الأفعال و لا يستندون وجودها إلى ذلك العلم، بل إلى اختيار العباد وقدرتهم أشار إلى دفع توهّمهم صريحاً؛ فقال: **«فإِنْ ظَانَ أَنَّهُ يَفْعَلُ مَا يَرِيدُ وَيُخْتَارُ مَا يَشَاءُ»** أي يفعل الإنسان ما تعلق إرادته به من غير استناد إلى أمر آخرٍ خارجٍ عن ذاته **«أَسْتَكْشِفُ عَنِ الْخَيْرَاتِ»** وهو تعلق إرادته به **«وَ»** قيل: **«هَلْ هُوَ حَادِثٌ فِيهِ بَعْدُ مَا لَمْ يَكُنْ أَوْ غَيْرُ حَادِثٍ؟ فَإِنْ كَانَ غَيْرُ حَادِثٍ فِيهِ لَزِمٌ أَنْ يَصْحِبَهُ ذَلِكُ الْخَيْرَاتُ مِنْذَ**<sup>٣</sup> **أَوْلَى وِجْدَهُ»** وليس كذلك؛ إذ نعلم بالضرورة أنه لم يكن في بعض من هذا الزمان **«وَيُلَزِّمُ أَنْ يَكُونَ مَطْبُوعًا عَلَى ذَلِكُ الْخَيْرَاتِ لَا يَنْفَكُ عَنْهُ»** أي لا يقدر على انفكاكه عنه؛ وهو باطل؛ إذ كلّ من أراد شيئاً و اختاره يمكن أن لا يريده **«وَلَزِمٌ**<sup>٤</sup> **الْقُولُ بِأَنَّ الْخَيْرَاتِ مَقْتَضِيٌّ**<sup>٥</sup> فِيهِ مِنْ غَيْرِهِ؛ لِأَنَّ الْمَفْرُوضَ أَنَّهُ غَيْرُ حَادِثٍ فِيهِ؛ فَلَوْ كَانَ صَادِرًا عَنْ بِالْخَيْرَاتِ لَزِمٌ حَدْوَثَهُ فِيهِ؛ فَإِذَا لَمْ يَكُنْ صَادِرًا عَنْهُ فَيُكَوِّنُ عَنِ غَيْرِهِ؛ فَلَا يَكُونُ هُوَ<sup>٦</sup> مُسْتَقْلًا<sup>٧</sup> فِي فَعْلِهِ بِالْخَيْرَاتِ وَمَعَ ذَلِكَ يَجِبُ انتِهَاوَهُ إِلَى الْخَيْرَاتِ الْأَزْلِيِّ.

فِيهِ أَنَّ هَذَا لَا يَدِلُّ عَلَى أَنَّهُ غَيْرُ صَادِرٍ عَنْهُ، بل عَلَى أَنَّهُ صَادِرٍ عَنْهُ

١. جـ: آخر.

٢. جـ: ما.

٣. سـ: مبدأ.

٤. سـ: شـ: لزومـهـ.

٥. جـ: يقتضـيـ.

٦. طـ: هوـ.

بالاختيار؛ ونفي الخاصّ لايستلزم نفي العامّ، لجواز أن يكون صادراً عنه بالإيجاب؛ فعلى هذا لا يكون فعله اختيارياً صرفاً، بل ينطّرق إليه شأنة الإيجاب؛ فحيثئذٍ يجوز أن يرجع ضمير «غيره» إلى الاختيار؛ فيصبح الملازمـة لكنـ في بطلان اللازمـ تأمـلـ.

«وإن كان حادثاً ولكل حادثٌ مُحدثٌ؛ فيكون اختياره عن سببٍ حادثٍ <اقتضاه> لأنَّ المفروض أنَّ معلوله حادث <و مُحدث أحدهـ> وذلكـ الحادثـ الذيـ بهـ يصـيرـ الإنسـانـ فاعـلاًـ إـمـا اختيارـ٤ـ آخرـ صـادـرـ عـنـهـ أوـ غـيـرـهـ؛ فإنـ كـانـ الأوـلـ يـتـقـلـ الكلـامـ إـلـىـ ذـلـكـ الاختـيـارـ٥ـ وـ يتـسـلـسلـ؛ وـ إـلـيـهـ أـشـارـ بـقولـهـ <فـإـمـاـ أـنـ يـكـونـ إـيـجادـهـ لـلـاخـتـيـارـ بـالـاخـتـيـارـ؟ـ وـ هـذـاـ٦ـ يـتـسـلـسلـ إـلـىـ غـيرـ النـهاـيةـ>ـ وـ هوـ خـلـافـ الـواقـعـ <أـوـ يـكـونـ وـجـودـ الاختـيـارـ فـيـهـ لـاـ باـخـتـيـارـ>ـ وـ هوـ لـاـ يـمـكـنـ أـنـ يـكـونـ مـنـ ذـاـنـهـ فـقـطـ وـ إـلـاـ لـزـمـ أـنـ يـكـونـ مـعـهـ دـائـمـاـًـ وـ المـفـرـوضـ خـلـافـهـ؛ فـيـكـونـ مـحـمـولاـًـ عـلـىـ ذـلـكـ الاختـيـارـ مـنـ غـيـرـهـ>ـ كـأنـ ذـلـكـ الاختـيـارـ حـامـلـ لـهـ يـوـصـلـهـ إـلـىـ فـعـلـهـ <وـ يـتـنـتهـيـ إـلـىـ الأـسـبـابـ الـخـارـجـةـ عـنـ التـيـ لـيـسـ بـاـخـتـيـارـهـ>ـ وـ تـلـكـ الأـسـبـابـ لـاـ يـذـهـبـ إـلـىـ غـيرـ النـهاـيةـ؛ <فـيـنـتـهـيـ

١. جـ: فـعلاـ. ٢. طـ: + سـبـبـ. ٣. شـ: - يـعـبـرـ عـنـهـ...ـ أـنـ.

٤. سـ: اـخـتـيـارـ؛ هـامـشـ (شـ: اـخـتـيـارـ).

٥. طـ: - الاختـيـارـ.

٦. جـ: الاختـيـارـ بـالـاخـتـيـارـ؛ شـ: لـاـخـيـارـ بـالـاخـيـارـ؛ هـامـشـ (شـ: لـاـخـيـارـ بـالـاخـيـارـ).

٧. جـ: هـذـهـ.

إلى الاختيار الأزلية» وهو علمه القديم <الذي أوجب ترتيب الكل في الخارج على ما هو عليه> لأن الأشياء صادرة عن ذاته لذاته<sup>١</sup>؛ لأنّه يجب أن يكون ذاته القديمة سبباً تاماً لواحدٍ من الأشياء وإن لم يتحقق شيءٌ أصلًا؛ وإذا كانت سبباً تاماً له يلزم من تحققها تحققه وإلا يلزم تخلف العلة التامة عن معلولها؛ فإذا كانت ذاته القديمة موجودة مع ذلك الواحد نقول إنّهما يجب أن يكونا علةً تامةً لواحدٍ آخرٍ مثلاً منها<sup>٢</sup>، لما ذكرنا و هكذا حتّى ينتظم سلسلة الموجودات بأسرها؛ وقد تقرر أنه تعالى<sup>٣</sup> عالم بالأشياء علمًا سابقًا على صدورها منه، فكلّ ما اقتضاه ذاته<sup>٤</sup> مع علمها بأنه صادر منها فهو مراد لها؛ لأنَّ الصادر عن الشيء بالذات إما طبيعي أو إرادي؛ وكلّ<sup>٥</sup> فعلٌ يصدر عن العلم فإنه لا يكون طبيعياً؛ فتعين أن يكون إراديًّا؛ فإذاً يكون الأشياء كلّها واقعة بالإرادة السرمدية والاختيار الأزلية<sup>٦</sup> إما ابتدائًا أو بواسطته.

و أمّا أنَّ ذلك الاختيار عين علمه تعالى بالأشياء فلأنَّ<sup>٧</sup> معلوماته من حيث هي كذلك مقتضى لذاته ومطلوب<sup>٨</sup> له بذاته؛ وكلّ ما هو كذلك فهو مراد له؛ فالعلم<sup>٩</sup> من حيث إنه معلوم<sup>١٠</sup> مراد له؛ فيكون عين علمه

١. ش: بذاته.

٢. ج: فيها؛ ط: منها.

٣. ط: تعالى.

٤. ج: + تعالى.

٥. ش: إرادي فكل.

٦. ع: الأزلية.

٧. ج: فان.

٨. ش: مطلوب.

٩. ش: فلمعلوم؛ هامش «ش»: فالعلم.

١٠. ط: + له.

تعالى؛ فيكون مقدماً بالذات على وجودات الممكناًت وعلى الترتيب الذي فيها؛ فالاختيار الأزلي الذي هو علمه تعالى يوجب<sup>١</sup> ترتيب الكل<sup>٢</sup> على ما هو عليه؛ إذ الترتيب الذي عليه الكل<sup>٣</sup> ترتيب خارجي وهو فرع وتابع للترتيب العلمي؛ *(فإنه إن انتهى<sup>٤</sup> إلى اختيار حادث عاد الكلام من الرأس)* بأن نقول: هذا الاختيار الحادث إن كان من حادث آخر وهو أيضاً من ثالث و هلم جراً؛ فيتسلسل إلى غير النهاية؛ فيجب الانتهاء إلى اختيار أزلي.

*<فتبيّن<sup>٥</sup> من هذا>* و ظهر مما تقدم *<أنَّ كُلَّ كائِن>* حادث *<من خير و شرٍ يستند إلى أسبابٍ منبعثة<sup>٦</sup> عن الإرادة<sup>٧</sup> الأزلية.>*

### [٥٧] فصل

لما كان مذهب بعض المتكلمين<sup>٩</sup> -و هم الأشاعرة- أنَّ الله تعالى يجوز أن يرى منهاً عن المقابلة والجهة والمكان، وخالفهم في ذلك سائر الفرق؛ و لازم للناسين<sup>١٠</sup> في جواز الانكشاف الشامِ العلمي<sup>١١</sup> و

١. ج: وجب. ٢. ش: الكل؛ هامش «ش»: الكل.

٣. ش: الكل؛ هامش «ش»: الكل. ٤. س: ينتهي.

٥. ج: فتبيّن؛ في مخطوطه «ش» يمكن أن يقرأ «فتبيّن» وما شابهه وفى هامشها «فتبيّن».

٦. ط: الأسباب. ٧. ش، ط: المنبعث.

٨. ش: الإرادات؛ هامش «ش»: الإرادة. ٩. ج، ط: منعطف أهل الحق.

١٠. هامش «ش»: النافيين. ١١. ج: الطمى.

للاممثتين في امتناع ارتقاء صورة من المرئي في العين واتصال<sup>١</sup> الشعاع الخارج<sup>٢</sup> من العين بالمرئي إنما محل النزاع أننا إذا عرفنا الشمس مثلاً بحدٍ أو رسم<sup>٣</sup> كان نوعاً من الإدراك. ثم إذا أبصرنا<sup>٤</sup> وغمضنا العين كان نوعاً آخر فوق الأول. ثم إذا فتحنا العين يحصل لنا نوع آخر من الإدراك<sup>٥</sup> فوق الأولين نسبيه<sup>٦</sup> الرؤية ولا يتعلّق في الدنيا إلا بما هو في جهة أو مكان؛ فمثل هذه الحالة الإدراكية هل يصح أن يقع بدون المقابلة والجهة وأن يتعلّق بذات الله تعالى منزهاً<sup>٧</sup> عن الجهة والمكان أم لا؟ فالأشاعرة يثبتونها والمعترضة وساير الفرق ينكرونها؛ فالشيخ<sup>٨</sup> أراد أن يبيّن ما هو مذهب ذلك البعض؛ فقال:

«كل إدراك فإما أن يكون لشيء خاص كزبده أو شيء عام كالإنسان<sup>٩</sup>؛ والعام لا يقع عليه رؤية ولا يُصَكَّ أي لا يدركك ولا يحاط بحاسة<sup>١٠</sup> كما لا يخفى. أما الشيء الخاص فإما أن يدرك وجوده بالاستدلال أو بغير الاستدلال؛ واسم المشاهدة<sup>١١</sup> يقع على إدراك ما ثبت وجوده في ذاته ٧٣/الخاصة بعينها من غير

١. طـ: من.

٤. طـ: بصرنا.

٧. شـ، طـ: منزهة.

٩. شـ: كائنـان.

١٠. شـ: المشاهـرة؛ هامـش [شـ]: بـجـانـيـهـ.

١١. شـ: المشـاهـدةـ؛ هامـش [شـ]: المشـاهـدةـ.

٢. جـ: اتصـالـ.

٣. جـ: الـخارـجـ.

٤. طـ: من الـادرـاكـ نوعـ آخـرـ.

٦. جـ: يـسـيـهـاـ؛ سـ، شـ: نـسـيـهـاـ.

٨. طـ: رـحـمـهـ اللـهـ.

٩. جـ: طـ: مـذـهـبـ أـهـلـ الـحقـ.

١٢. شـ: لـاـ.

١١. هـامـشـ [شـ]: بـجـانـيـهـ.

واسطة استدلال.> إن أراد أن المشاهدة يطلق في العرف على هذا المعنى فهو غير معلوم؛ إذ لا يطلق في العرف اسم المشاهدة<sup>١</sup> على إدراك مجرد عُلم وجوده من غير استدلال<sup>٢</sup>؛ ولو سُلِّمَ نقول: إنَّه يطلق على إدراك العام الذي حصل<sup>٣</sup> بلا توسط النظر؛ فلم أخرجه عن المشاهدة؛ و ما ذكره في حيَّز<sup>٤</sup> الإثبات لا يبيحه؛ وإن أراد أنا<sup>٥</sup> نصطلح على إطلاق اسم المشاهدة على هذا المعنى فلا تزاع في و لا حاجة إلى الاستدلال المشار إليه بقوله: <فإن الاستدلال على الغائب> لأنَّ الاستدلال لتحصيل ما هو ليس بحاصلٍ و حاضرٍ عند المدرك؛ فإنه لو كان حاضراً لا يحتاج إلى الاستدلال لكنَّ المستدلَّ عليه ليس بغائبٌ مطلقاً، بل قبل الاستدلال؛ وأما بعده فلا<sup>٦</sup>: فحيثئذٍ لا فرق بين ما عُلم وجوده بالاستدلال وبين ما لم يكن حاصلاً به و يتوقف حصوله على حدسٍ أو تجربة؛ فالحكم بكون أحدهما غائباً و الآخر ليس بغائبٌ لا يخلو عن تحكمٍ إلا أنَّ يقال: إنَّ ما لا يتوقف وجوده على النظر في حكم الحاضر؛ لأنَّ الجهل الكامل هو الجهل الممحوج إلى النظر أو يقال: إنَّ ما عُلم بالاستدلال لم ينكشف كما ينبغي؛ فكأنَّه لم يحضر.

٢. ش: جعل؛ هامش «ش»: حصل.

٤. ش: لكن؛ هامش «ش»: لكن.

١. ط: + إلا.

٥. ح: ما.

٦. ط: + إلا.

٧. ح: خبر.

٨. ج: فلامحالة.

<والغائب يُتَال بالاستدلال> فيه بحث: لأنَّه إنْ أرادَ أنْ كُلَّ غائب يُتَال بالاستدلال فهو من نوع و سنته ما تقدَّم؛ وإنْ أرادَ أنْ بعضه كذلك فهو مسلَّم لكن لا يجديه نفعاً.

<و ما لا يُستدلَّ عليه و يُحَكَّم مع ذلك بِإِنْيَتِه بلاشكَ فليس بغائبٍ>. يرد عليه ما تقدَّم آنفًا فلانعيده<sup>١</sup>: <فَكُلَّ مُوجَودٍ لَيْسَ بِغائِبٍ فَهُوَ مُشَاهِدٌ<sup>٢</sup>.> إذ نسبة الموجود إلى الموجود لا يخلو عنهما؛ فإذا انتفى الفيبيبة تعين الحضور<sup>٣</sup>.

<فِإِدْرَاكُ المشاهَد هو المشاهَدة<sup>٤</sup>؛ وَ المشاهَدة<sup>٥</sup> إِمَّا بِمباشرَةٍ و ملاقاَةٍ> كما في إدراك اللامسة و الذائقَة؛ إذ لابدَّ في كُلِّ منها من أن يصل الحامل للكيفية المدرَكة إلى القوَّة المدرَكة، مثلاً يجب في الإدراك<sup>٦</sup> اللمسي<sup>٧</sup> أن يصل الحامل للحرارة إلى بشرة اللامس حتى يدركها <و إِمَّا من غير مباشرَة> و ملاقاَة إدراك القوَّة الباصرة <و هذا هو الرؤيَة.> فيه تأمل: لأنَّ الرؤيَة - كما حصلنا مهيتها - يلزمها أن تكون من غير مباشرَة و ملاقاَة؛ و أَمَّا أنَّ كُلَّ إدراك متعلَّق بِوجُودٍ<sup>٨</sup> خاصٍ بعينه من غير توسُّط استدلالٍ إذا<sup>٩</sup> كان من غير مباشرَة و ملاقاَة<sup>٩</sup>

١. س، ش، ط: فلا يفيد. ٢. س، ش، ط: شاهد. ٣. ط: المشاهَدة هو المشاهَد.  
 ٤. ط: - وَ المشاهَدة. ٥. ج، س، ش، ط: إدراك؛ هامش «ش»: الإدراك.  
 ٦. ش: بروجذ؛ هامش «ش»: بوجود. ٧. عَج: اللمس؛ ط: + من.  
 ٨. س: اذ. ٩. ج: - و ملاقاَة.

يكون رؤية، فغير معلوم.<sup>١</sup>

> والحق الأول لايختفي عليه ذاته؛ و<sup>٢</sup> ليس ذلك بالاستدلال<sup>٣</sup> >  
كما سبق؛ >فجائز على ذاته مشاهدة كماله من ذاته؛ فإذا تجلى  
لغيره<sup>٤</sup> مفنياً<sup>٥</sup> عن<sup>٦</sup> الاستدلال و> ظاهر أنَّ ذلك التجلِّي >(كان  
بلامباشرة و لا مماسة كان مرئياً لذلك الغير). إن أراد أنه تعالى<sup>٧</sup>  
ينكشف على ذلك الغير انكشافاً تماماً علمياً<sup>٨</sup> فهو مسلم لكن لانزعاف فيه؛  
و إن أراد أنه<sup>٩</sup> تعالى يدرك بالإدراك المخصوص الذي يحصل لنا عند  
الإبصار المسمى بالرؤبة فممنوع<sup>١٠</sup>؛ وما ذكر في بيانه لا يفيده؛ ولا يجوز  
المباشرة التي هي إيصال الشخص بشرته إلى بشرة الآخر في حقه  
تعالى؛ إذ لو جازت المباشرة بالنسبة إليه لكان ممكناً تعالى عن ذلك و  
إليه أشار بقوله: >حتى<sup>١١</sup> لو جازت المباشرة تعالى عنها لكان  
ملوساً أو مذوقاً أو غير ذلك< من كونه مسماً أو متعلق الشم<sup>١٢</sup>؛ و  
لما بين جواز رؤيته تعالى بمقدمات عقلية أراد أن يبيّن<sup>١٣</sup> جوازها بما  
هو مسلم عند الخصم؛ فقال: >و إذا كان في قدرة الصانع أن يجعل

١. ج: + و قد عرفت؛ هامش وج: أي قد عرفت أنَّ المشاهد إنما هو أمر جزئي و الاستدلال  
لا يكون عليه. ٢. ج: + انه. ٣. ش: باستدلال.

٤. ج: بصره. ٥. ج: مفنياً؛ ط: منعنا. ٦. س، ش، ط: عن.

٧. ج: + تعالى؛ ط: أراد به ان. ٨. ش: علما؛ هامش «ش»: علميا.

٩. ش: نه. ١٠. ج: ممنوع. ١١. ط: - لو جازت... حتى.

١٢. ج: - الشم.

قُوَّةً هذا الإدراك في عضو البصر > أي إذا كان الصانع قادرًا على أن يجعل العضو البصري<sup>١</sup> <الذي يكون بعد البعث> بحِسْبَيْهِ يحصل له<sup>٢</sup> الإدراك بلا مباشرة و ملقاء؛ ففي قدرته أَيْضًاً أن يخلق هذه الحالة<sup>٣</sup> المخصوصة المسماة بالرُؤْيَا المتعلقة بذاته تعالى في العبد من غير تشبيه<sup>٤</sup> و لا تكثيفٍ؛ إذ ليس هذا بأبعد من ذلك كما أشار إليه بقوله: <لم يبعد أن يكون تعالى مرئيًّا يوم القيمة من غير تشبيهٍ و لاتكثيفٍ و لامسامحةٍ و لاما حماذةٍ تعالى عمما يشركون>.

<تفسير قوله> يعني أنَّ الكلام الذي يأتي عقيب هذا شرح لقوله: <فلا لبس له؛ فهو<sup>٥</sup> صُراحٌ؛ فهو ظاهر> و<sup>٦</sup> هو قوله: <كُلُّ شيءٍ يُخفي> فخفاؤه <إِمَّا لسقوط حالي> و<sup>٧</sup> مرتبته <في الوجود حتَّى يكون وجوده وجوده ضعيفاً مثل النور الضعيف و إِمَّا أن يكون لشدة قوَّته> و علوَّ مرتبته <و عجز قوَّة المدرك عنه و يكون<sup>٩</sup> حظه من وجوده قويًا> و افراً<sup>١٠</sup> <مثيل نور الشمس، بل قرص الشمس؛ فإنَّ الإِبصار إذا رمقته><sup>١١</sup> أي نظرت إليها <أنت حسيراً> أي<sup>١٢</sup> عجزت

١. س: البصر. ٢. ج: به.

٣. ش: الحال؛ هامش «ش»: الحال.

٤. ش: تشبيه؛ هامش «ش»: تشبيه.

٦. س، ش، ط: -و.

٧. ج: تهر.

٤. من: صريح.

٨. ط: -و.

٩. ج، من: لكون.

١٠. ط: وفرا.

١٢. ج: -أي.

١١. ج: زمعت.

عن إدراكها < و خفي شكله عليها كثيراً> و يحتمل أن يكون سبب الخفاء<sup>١</sup> أن مهيته لاتصلح لأن تكون متعلقة<sup>٢</sup> لإدراك<sup>٣</sup> أو تصلح له ولكن تعجز القوى الدرّاكه عن الإتيان بإدراك شأنه<sup>٤</sup> إن يتعلّق بها<sup>٥</sup>.

<و إما أن يكون> خفاوته <لستر> يمنع الإدراك عن الوصول إليه <و الستر إما مبائن كالحائط يحول بين البصر وبين ما ورائه<sup>٦</sup> و إما غير مبائن وهو إما مخالط<sup>٧</sup> لحقيقة الشيء و إما ملاصق غير مخالط المخالط مثل الموضوع و العوارض لحقيقة الإنسانية التي غشيتها <أي غشيت تلك الأمور تلك<sup>٨</sup> الحقيقة؛ فتقذير الضمير باعتبار تأويل الحقيقة الإنسانية بالإنسان: <فهي> <أي تلك الحقيقة <خفية فيها> أي في تلك العوارض<sup>٩</sup> لأن الموضوع ليس بساتر لذاته، بل لأجل أنه يستتبع اللواحق الغريبة كما يظهر من كلامه بعید هذا؛ فعلى هذا يكون المخالط<sup>١٠</sup> الساتر حقيقة هو العوارض؛ و يمكن أن<sup>١١</sup> يكون المحل ساتر لذاته كالحال؛ فيكون الحقيقة خفية في المحل و العوارض لا في العوارض فقط؛ و الساتر المخالط لا يخلو عن المحل و الحال؛ لأنـه

١. شـ: الخـيـ: هـامـشـ وـشـ: الخـفاءـ.

٢. جـ، سـ، شـ: مـتـعلـقاـ.

٣. سـ: مـاـوـاـهـ.

٤. سـ: مـنـهـاـ.

٥. طـ: مـخـتـلطـ.

٦. جـ، سـ، شـ: ذـلـكـ.

٧. طـ: المـخـالـطـةـ.

٨. شـ: العـرـضـ هـامـشـ وـشـ: العـوارـضـ.

٩. سـ: أـنـ.

١٠. سـ: -.

إذا لم يكن أحدهما لكان<sup>١</sup> مبائناً لها؛ إذ المخالطة التي هي المصاحبة المخصوصة يقتضي خروج كلّ منها عن الآخر؛ فلا يكون جزئاً؛ فتعين أن يكون مبائناً.

<وكذلك> الحال <لسائر الأمور المحسوسة<sup>٢</sup>> في كونها محفوفة<sup>٣</sup> بمحالها وأمور حالتها فيها؛ <فالعقل<sup>٤</sup> يحتاج إلى قشرها<sup>٥</sup>> أي إلى إزالة تلك الحجب <عنها حتى يخلص> عن هذه الموانع؛ <فإذا حصل له الخلاص> منها <وصل إلى حاق كُنهها والملاصق مثل التوب<sup>٦</sup> للابس<sup>٧</sup> وهو في حكم المبائن> بل هو مبائن.

### [٥٨] فرض

<الملاصق و المبائن يخفيان> و يجعلان الشيء مخفياً <لتوفيقهما الإدراك> و جعلهما إيماء موقوفاً <عندهما؛ لأنهما أقرب إلى المدرك.> فوقع إدراكه أولاً عليهما؛ فلم يصل إلى ما بعدهما، لمجوبيته بهما.

١. ش: كان.

٢. ش: المخصوصة. ٣. ج: + أو.

٤. في مخطوطه «ش» يمكن أن يقرأ «بالفعل» و «بالعقل». ٥. ط: تسترها.

٦. ط: الشاب. ٧. ج: الابس.

## [٥٩]. فص

<الموضع يُخفي الحقيقة الجلية لما يتبع انفعالاته> أي بواسطة عروض ما يتبع انفعالات الموضع <من اللواحق الغريبة> لأن لاستعدادات<sup>١</sup> المحل وأحواله مدخلًا في فيضان أحوال مخصوصة عليها على ما أوضحه بقوله: <كالنطفة التي تكتسى صورة الإنسانية؛ فإذا كانت كبيرة معتدلة> لا يميل كيفياتها إلى الإفراط والتفريط <كان الشخص عظيم الجثة حسن الصورة؛ إذ بالكبير<sup>٢</sup> يصير جثتها عظيمة؛ وبالاعتدال يتاسب الأعضاء وكيفياتها؛ فيصير به حَسَن الصورة.

<و إن كانت يابسة<sup>٣</sup> قليلة كان> الشخص المتكوّن منها <بالضد> أي يكون صغير الحجم قبيح الصورة، لانتفاء أسباب العظمة والحسن <و كذلك يتبع طبائعها المختلفة> أي يتبع اختلاف حقيقة النطفة <أحوال غريبة مختلفة> كما يشاهد<sup>٤</sup> من الاختلافات التي بين<sup>٥</sup> أنواع الحيوانات.

١. ج: الاستعداد.

٢. س: بالكثر.

٣. ط: بالسنة.

٤. س: الشاهد.

٥. ط: من.

[٦٠] فضـ

<القُرْب> نوعان صوري و هو قُرْب <مكاني و معنوي<sup>١</sup>>; فكما أنّ  
غاية القُرْب المكاني هو اتصال أحد الجسمين بالآخر اتصالاً حسياً<sup>٢</sup>  
كذلك غاية القُرْب المعنوي<sup>٣</sup> هو اتصال أحد الشيئين<sup>٤</sup> بالآخر اتصالاً  
عقلياً؛ ولذا عبر عن القُرْب المعنوي بالاتصال.

<والحق غير مكاني>; لأنّه لو كان مكانياً لكان ذا وضع؛ فلا يخلو  
إما أن يقوم بذاته أو بغيره. لا جائز أن يقوم بغيره؛ إذ هو منافي  
للوجوب الذاتي؛ فتعين أن يقوم بذاته؛ و حينئذ لا يجوز أن لا ينقسم  
أصلاً؛ لأنَّ المتيحِز بالذات فوقه غير تخته و كذلك يمينه غير يساره؛  
فيجب أن ينقسم؛ و الانقسام<sup>٥</sup> يستلزم التركيب المنافي للوجوب  
الذاتي؛ <فلا يتصور فيه قُرْبٌ و بُعدٌ مكانيٌ>.

<و المعنوي إما اتصال من قبل الوجود و إما اتصال من قبل  
المهيبة> أي القُرْب المعنوي الذي هو المناسبة المخصوصة إما من  
جانب الوجود أو من جانب المهيبة. لا جائز أن يكون من جانب المهيبة؛  
لأنَّ <الأقل الحق لا يناسب شيئاً<sup>٦</sup>> بوجهٍ من الوجه <في المهيبة>;

١. ج، ش: - و معنوي. ٢. ج: حسنا.

٣. ط: + و.

٤. ط: ينقسم فالانقسام.

٥. ش: الشين؛ هامش «ش»: الشيئين.

٦. ج: شيئاً.

إذ لا مهية له - كما سلف - فضلاً عن أن يكون له مع شيءٍ مناسبة مخصوصة في المهيّة؛ <فليس لشيءٍ إلّيّه نسبة أقرب وأبعد في المهيّة>; فتعين أن يكون من جانب الوجود <و اتصال الوجود لا يقتضي> في الواقع <قريباً أقرب<sup>٢</sup>> وأشدَّ <من قربه تعالى> بالأشياء؛ يعني أنَّ طبيعة الاتصال الذي هو القرب لا يقتضي في الوجود ولا يمكن لها فرد هو قُرْبٌ مخصوصٌ أقوى من قربه تعالى بالوجودات. <و كيف> لا يكون كذلك <و هو مبدأ كلَّ وجود و مُعطيه؟!> كما سبق بيانه؛ فيكون جميع الوجودات حاصلة منه؛ فيكون لذاته تعالى اتصالٌ معنويٌّ وارتباط ذاتيٌّ بتلك الوجودات بخلاف سائر المهيّات؛ فإنّها من حيث ذاتها أجنبية عنها بعيدة منها. ثم بواسطة ذاته تقدّست يحصل لها اتصالٌ بالوجودات و قُرْبٌ منها.

<و إن فعل بواسطةٍ فللواسطة واسطة><sup>٣</sup> و الواسطة من حيث هي غير مرتبطةٍ بشيءٍ<sup>٤</sup>، بل من حيث إنّها متحقّقةٌ وتلك الحقيقة يكون من الغير <و هو أقرب من الواسطة>; إذ الواسطة يصير بسببه واسطة؛ فليس فيها الاتصال الذاتي كالشمس؛ فإنّها إنما<sup>٥</sup> يفعل الضوء في البيت بتوسط الكوة؛ ولاشكَّ أنَّ قرب الضوء من الشمس أقوى من قربه من<sup>٦</sup>

٣. ط: + و هو أقرب من الواسطة.

٤. ط: قرب.

١. ج: شأن.

٥. ط: إذا.

٦. ط: لشيء.

٢. ش: واسطة.

٧. ط: إلى.

الكُوَّة، بل لانسبة بينهما في الْقُرْب، كما لا يخفى؛ فلَا قُرْب أَشَدَّ مِنْ قُرْبِهِ تَعْالَى بِالْمُوْجُودَاتِ<sup>١</sup>.

وإذا تمهد ما قررناه <فلا خفاء بالحق الأقل من قبل ساتر ملاصيق أو مبائِن؛> لأنَّ الخفاء من هذه الجهة إنما يتصور<sup>٢</sup> في الكائنات وقد تنزه الواجب تعالى عنها؛ <و> أيضًا <قد تنزه الحق الأقل عن مخالطة الموضوع> وإلا يلزم أن يكون محتاجاً إليه <وقدس عن عوارض الموضوع و عن اللواحق الغريبة؛ فما به<sup>٣</sup> لبس في ذاته.> لا يلزم من تنزهه<sup>٤</sup> عمّا ذكر أن لا يكون له<sup>٥</sup> لبس في ذاته، لجواز أن تكون له عوارض ذاتية ساترة إياته إلا أن يقال: إنَّ العوارض<sup>٦</sup> الذاتية أيضاً هناك منتفيٌ؛ إذ ليس في الخارج إلَّا ذات بحث ينتزع<sup>٧</sup> عنها<sup>٨</sup> العقل اعتبارات إمَّا من نفس ذاته فقط وإمَّا من حيث إضافتها إلى شيء؛ و القول بكونها ساترة له<sup>٩</sup> في غاية الاستبعاد؛ تأمُّل.

### [٦١] فض

<لابوجود أكمل من وجوده؛> لأنَّه تمام<sup>١٠</sup> فوق التمام - كما مرّ - ولا

١. ج: بال موجودات؛ س: - بال موجودات.

٢. هامش «ش»: و ما به؛ ط: الغريب فيه.

٣. ج: تنزهته.

٤. س: العراض.

٥. ج، س: به.

٦. س: بحث ينتزعها.

٧. ج: لها.

٨. ج: بال موجودات؛ س: - بال موجودات.

٩. ج: يصير.

١٠. ج: ينتزع.

١١. ج: ش: + و.

شيء من الوجودات كذلك؛ فيكون أكمل منها.

<فلا خفاء به من> جهة <نقض الوجود؛ فهو في ذاته ظهور؛>  
إذ أسباب الاختفاء عن ذاته تعالى متنفٍ بالكلية، كما يبَيِّنه.<sup>٢</sup>

<ولشدَّة ظهوره باطن و> كيف لا يكون كذلك و الحال آنَّه <بـه  
يظهر كُلَّ ظاهر كالشمس<sup>٣</sup>> فإنَّها <يُظْهِر كُلَّ خفي> على الأ بصار  
<ويُسْتَبِطُ عنْهَا لَا عَنْ خفَاء> بل لعجزها<sup>٤</sup> عن إدراكتها.

<تفسير الفَصَّ الذي بعده لا كثرة في هوية ذات الحق؛> لأنَّ  
الكثرة فيها يستلزم التركيب المنافي للوجوب الذاتي <و احتلاط<sup>٥</sup> له  
بالأشياء> لا بال محلية و لا بالحالية<sup>٦</sup> كما سبق <بل تفرَّد> في ذاته  
<بلغواش> غريبة و عوارض لخارجية<sup>٧</sup>؛ <و من هناك> أي و  
من أجل عدم الاختلاط و تفرَّده عن العوارض <ظاهريته؛ وكلَّ كثرة  
و احتلاط فهو بعد ذاته؛> لأنَّها معلولة للذات و رتبة المعلولية التأخر  
<و> بعد <ظاهريته> أيضاً؛ لأنَّ ظاهريته عين ذاته؛ لأنَّها عبارة  
عن علمه تعالى بذاته؛ و لاشكَّ في أن يكون الكثرة و الاختلاط بعد  
الذات؛ فيكون بعد ظاهريتها؛ و الكثرة و الاختلاط التي بعد الذات  
ليست صادرة عن الذات من حيث إنَّها تعتبر معها شيء آخر؛ إذ كلَّ

١. ط: بعض.

٢. ش: كمائية؛ هامش «ش»: كما يبَيِّنه.

٣. ط: ظهر بالشمس.

٤. س: يعجزها.

٥. ط: احتلاط.

٦. ط: بالخلية و لا بالحالية.

٧. ج: عوارض حاجبه.

٨. ط: و.

شيء اعتبر معها فهو صادر عنها <ولكن> تلك الكثرة صادرة <من ذاته> المجردة <من حيث وحدتها> أي من حيث إنها<sup>١</sup> لم يكن معها شيء؛ <فهي من حيث ظاهريتها التي هي عين ذاته> يعني أن ذاته<sup>٢</sup> من حيث <هي ظاهرة وهي بالحقيقة يظهر بذاتها؛ و من ظهورها> الذي هو عين ذاته <يظهر كل شيء؛ فيظهر مرّة أخرى لكل شيء بكل شيء> إذ ما من شيء من الأشياء إلا و هو يدل عليه دلالة عقلية قطعية، كما قيل:

ففي كلّ شيء له آية      تدلّ<sup>٣</sup> على أنه واحد

و هو ظهور بالأيات و بعد ظهوره بالذات<> كما لا يخفى <و ظاهريته الثانية تتصل بالكثرة> إما من قبل أسباب الظهور التي هي الآيات؛ وإما من قبل من ظهر ذاته تعالى عليه <و تنبع من ظاهريته الأولى التي هي الوحدة> وهي علمه بذاته الذي هو عين ذاته المسلوب عنه جميع وجوه الكثرة و منشأ لظاهريته الثانية؛ لأنَّ العلم بالذات سبب للعلم بالأشياء - كما سبق - و العلم بالأشياء سبب لوجودها في العين و وجودها في العين سبب لظاهريته الثانية.

١. ج، م:اته.      ٢. ج، م، ش: ذاتها.

٣. ج، م، ش: دليل؛ هامش «ش»: تدل.

## [٦٢]. فص

<لا يجوز أن يقال: إن الحق الأول يدرك الأمور المبدعة عن قدرته من جهة تلك الأمور> أي لا يجوز أن يكون علمه بالأشياء مستفاداً من الأمور الصادرة عن قدرته<sup>١</sup> <كما ندرك الأشياء المحسوسة> أي كاستفادتنا إدراك تلك الأشياء <من جهة حضورها وتأثيرها علينا;> إذ لو كان علمه بالأشياء كذلك <فتكون> الأشياء <هي الأسباب لعالمية<sup>٢</sup> الحق> وهو باطل؛ لأنّه يلزم استكماله بالغير؛ وهو باطل، لاستلزم المقصان المنزه<sup>٣</sup> عنه؛ ولأنّه تعالى<sup>٤</sup> يعلم ذاته ويلزم منه العلم بما يوجبه ذاته؛ فيكون علمه بالأشياء مستفاداً من علمه بالذات لا من الخارج؛ وإلى بيان آخر أشار بقوله: <بل يجب أن يعلم أنه يدرك الأشياء من ذاته تقدست> لا من الخارج؛ <لأنه إذا لحظ ذاته لحظ القدرة المستعلية<sup>٥</sup> المتعلقة بكل المكنات؛ لأن القدرة إما عين ذاته<sup>٦</sup> – كما هو الظاهر من كلامه سابقاً حيث قال: «لحظت الأحادية وكانت قدرة» – أو لازمة لها؛ و القدرة لا يمكن تعقلها بدون تعقل المقدور؛ <فلحظ من القدرة المقدور؛ فلحظ الكل؛ فيكون علمه بذاته سبب علمه بغيره؛> والعلوم الحاصلة لذاته<sup>٧</sup> وإن كانت بأجمعها

١. ط: الصادرة عنه.

٢. س: لعامله.

٣. ج: العبر.

٤. ج: - تعالى.

٥. ج: المستقلة.

٦. ط: الذات.

٧. ج: + تعالى.

صادرة من الله تعالى لكنه يجوز أن يكون بينها ترتيب<sup>١</sup> «إذا» يجوز أن يكون بعض العلم سبباً لبعضه؛ فإن<sup>٣</sup> علم<sup>٤</sup> الحق الأول بطاعة العبد الذي قدر طاعته سبب لعلمه بأنّه ينال رحمته<sup>٥</sup>؛ وعلمه بأنّه > أي بأنّ<sup>٦</sup> ثواب غير منقطع سبب لعلمه بأنّ فلاناً إذا دخل الجنة لم يُعده إلى النار و لا يوجب هذا قبلية وبعدية في الزمان، بل<sup>٧</sup> يوجب قبلية وبعدية التي بالذات؛ و «قبل»<sup>٨</sup> يقال على وجوه خمسة >

عند الحكماء:

[١] <فيقال قبل بالزمان كالشيخ قبل الصبي> وهو قبل لا يجامع مع البعد؛ أعني أنه قبل يكون نفس قبيلته فقط منشأ عدم المjamاعمة مع البعد؛ وقد اعتبر في تلك القبلية أجزاء الزمان إما بالوقوع فيها كالذى يقع في أول شهر بالنسبة إلى ما يقع في آخره؛ وإما ذوات تلك الأجزاء من حيث هي كالجزء الذي هو أول شهر بالنسبة إلى الجزء الذي هو آخره؛ فلو كان بعض تلك الأجزاء علة معدة<sup>٩</sup> للبعض الآخر منها لا ينتقض تعريف القبيل بالزمان بها من تلك الحيثية؛ لأنّ منشأ عدم اجتماع السابق مع اللاحق بهذا الاعتبار هو أنّ اللاحق يتوقف على عدم السابق لأنّ قبلية السابق بهذا الوجه يقتضي ذلك غايتها أن

١. ط: ترتيب.

٢. س، ش: أ.

٣. ش: وان.

٤. س: العلم.

٥. ش: بـأـنـه.

٦. ط: رحـمـه.

٧. س: قـيلـ.

٨. ج: وـ.

٩. س: تعدـ.

يجتمع<sup>١</sup> في أجزاء الزمان تقدّم زماني وتقدّم بالطبع؛ ٧٤/ ولا محدود في ذلك كالأب الفاضل بالنسبة إلى الإبن؛ فإنّ له تقدّماً بالطبع و تقدّماً بالزمان<sup>٢</sup> و تقدّماً بالشرف.

[٢] <ويقال قبل بالطبع؛ وهو الذي لا يوجد الآخر دونه وهو يوجد دون الآخر> أي الذي يكون محتاجاً إليه ولا يكون<sup>٣</sup> علة موجبة له <مثلاً الواحد للاثنين.>

[٣] <ويقال قبل بالترتيب> أي<sup>٤</sup> قبل اعتبار معه<sup>٥</sup> الوقع في المرتبة؛ وهو إما حسي <كالصف الأول قبل الثاني إذا أخذت من جهة القبلة> أو عقلي كالجنس بالنسبة إلى النوع إذا أخذت<sup>٦</sup> من جانب الأعلى. قال الشيخ في قاطيفورياس<sup>٧</sup> الشفاء: «المتقدّم بالرتبة على الإطلاق هو الشيء الذي تنسب إليه أشياء أخرى؛ فيكون<sup>٨</sup> بعضها أقرب منه وبعضها أبعد» ٧٥/ وأما البعد<sup>٩</sup> المطلق فذلك ما هو أقرب المنصوصين إلى هذا المنسوب.

[٤] <ويقال قبل بالشرف> وهو قبل اعتبار فيه زيادة الفضيلة على ما دونه <مثلاً> كون <أبي بكر<sup>١٠</sup> قبل عمر<sup>١١</sup>.>

١. ط: يجمع.

٢. ط: يكون.

٣. ط: + هو.

٤. ش: أخذ.

٥. ج: فيه.

٦. س: ففيه.

٧. س: قاطيفورياث.

٨. س: ففيه.

٩. س، ش، ط: بعد؛ هامش «ش»: البعد.

١٠. ط: + رضي الله عنه.

١١. ط: + رضي الله عنه.

٢. ط: يكون.

٣. ش: أخذ.

٤. س، ش: هامش «ش»: البعد.

٥. ط: + رضي الله عنه.

٦. ط: + رضي الله عنه.

[٥.] <و يقال قبل بالذات واستحقاق الوجود> وهو قبلية الملة الموجبة على معلولها ويكونان معاً في الزمان لكن لا يكونان<sup>١</sup> معاً بالقياس إلى حصول الوجود والوجوب؛ وذلك لأنَّ وجود ذلك وجوده لم يحصل من هذا؛ وأمّا وجود هذا ووجوبه فحاصل من ذلك؛ فيكون هو أقدم بالقياس إلى حصول الوجود والوجوب <مثل إرادة الله تعالى وكون الشيء؛ فإنَّهما يكونان معاً لتأخر كون الشيء عن إرادة الله تعالى في الزمان> إذ لا يمكن أن يتخلَّف المراد عن تعلق إرادته تعالى به كما هو مذهب أهل الحق <لأنَّه يتأخَّر في حقيقة الذات؛ لأنَّك تقول: «أراد الله فكان الشيء» و لا تقول: «كان الشيء فأراد الله»> وهذا الترتيب العقلي المصحح لدخول الفاء على المحتاج<sup>٢</sup> هو القبلية المشتركة بين القبل بالذات والقبل<sup>٣</sup> بالطبع.

## [٦٣] فض

<ليس علمه بذاته مفارقاً لذاته، بل هو ذاته وعلمه بالكل صفة لذاته ليست هي ذاته، بل لازمة لذاته> كما سبق بيان ذلك مفصلاً.  
 <وفيها> أي وفي تلك الصفة التي هي العلم بالكل <الكثرة الغير

<sup>١</sup>. س: لا يكون.<sup>٢</sup>. س: تأخُّر.<sup>٣</sup>. ج: + و.<sup>٤</sup>. ش: + و.

المتناهية<sup>١</sup> بحسب كثرة المعلومات الغير المتناهية و<sup>٢</sup> بحسب مقابله القوة و القدرة<sup>٣</sup> الغير المتناهية باعتبار تعلقها بالمقدورات التي لا تُحصى؛ <فلاكثرة في الذات> أي فلايلزم من قيام الصفة التي فيها الكثرة بالذات كثرة في نفس الذات <بل> يكون الكثرة في ما هو <بعد الذات> بعديّة ذاتيّة؛ <فإنَّ الصفة> التي هي العلم <بعد الذات لا بزمانٍ، بل بترتُّب الوجود؛> لأنَّ الذات علَّة موجبة لها <لكن لتلك الكثرة ترتيب<sup>٤</sup>> سببي و مسببي <ترتقي> تلك الكثرة و تنتهي <به> أي بسبب ذلك الترتيب <إلى الذات يطول<sup>٥</sup> شرحه> و تفصيله؛ و يعلم ذلك إجمالاً من الترتيب الذي في الموجودات العينية؛ لأنَّ حكاية عن الترتيب الذي بينها باعتبار وجوداتها العلمية <و الترتيب يجمع<sup>٦</sup> الكثرة> المترفة <في> سلسلٍ واحدٍ و <نظام و النظم وحدة مَا> به تصير تلك الكثرة واحدة؛ <و إذا اعتبر الحق ذاتاً و صفاتاً كان كلُّ<sup>٧</sup> في وحدة> هي ذلك النظام؛ <فإذن كان كلُّ كلٍّ> يعني كلَّ مرَكَب <متمثلاً في قدرته و علمه.>

ذهب الشيخ أبو علي إلى أنَّ علمه تعالى بالأشياء عين قدرته عليه؛ إذ بمجرد علمه بها يمكن من الإيجاد؛ فلو كنا نفعل الأشياء بواسطة

١. في مخطوطه «س» يمكن أن يقرأ «المنتهية» و «المنتهاية»؛ لأنَّ الكلمة مهملة.

٢. ج، س، ش: -بحسب... و. ٣. ط: القدرة و القوة.

٤. ش، ط: ترتيب.

٥. ط: بطول.

٦. ط: بجمع.

٧. ج: الكل.

علمنا بها فقط لكان نفس علمنا بها قدرة وليس كذلك؛ لأنَّ معنى القدرة فيما هو أن يتمكَّن على إيجاد ما علمناه وذلك يتعلَّق بالقوَّة<sup>١</sup> المحرَّكة والآلات؛ وإذا كان ذلك غير جائز في الأوَّل وكان علمه بالمقدور كافياً في أن يوجده؛ فيكون علمه قدرة لكنَّ كلام المتن يدلُّ على أنَّ القدرة مغاثرة للعلم؛ لأنَّه جعل ملاحظة القدرة سبِباً للعلم بالكلَّ حيث فرَع قوله: «فلحظ الكلَّ» على قوله: «لحظ القدرة المستعملية<sup>٢</sup>».

<وَمِنْهُمَا<sup>٣</sup>> أي من القدرة والعلم <يحصل حقيقة الكلَّ مفرزة<sup>٤</sup>> معرَّاة<sup>٥</sup> عن اللواحق الخارجية الماديَّة على وجه الكليَّة <ثُمَّ يكتسي الموارد> وعوارضها باعتبار وجودها في الخارج. والحاصل: أنَّ القدرة والعلم يتعلَّقان بالحقائق المركبة من وجهين: أحدهما: باعتبار حصولها في نفس الذات على وجه كليٍّ إجماليٍّ. وثانيهما: باعتبار وجودها في الخارج مقرُونَة<sup>٦</sup> باللواحق الماديَّة. <فهو كُلُّ الكلَّ<sup>٧</sup> من حيث صفاتَه وقد اشتملت عليهَا أحديَّ ذاتَه> يعني أنَّ صفاتَه مشتملة على الكلَّ وذاته مشتملة على تلك الصفات؛ فيكون ذاتَه لاشتتماله على الكلَّ كُلُّ الكلَّ.

<تفسير الفضَّ الذي بعده> وهو قوله: «هُوَ الْحَقُّ»؛ فكيف لا يقال

١. س: + و. ٢. ج، ط: المستقلة. ٣. ط: منها.

٤. ش: مفردة؛ هامش «ش»: مفرزة.

٥. ج: قوله.

٦. س: المقرُونَة.

٧. س: الكلَّ.

حق للقول المطابق للمخبر عنه الذي هو الواقع باعتبار قياس الواقع إليه بأن يكون الواقع مطابقاً - بكسر الباء - و القول مطابقاً<sup>١</sup> - بفتحها - و إذا قيس القول إلى الواقع<sup>٢</sup> بأن يكون القول مطابقاً - بكسر الباء - و<sup>٣</sup> الواقع مطابقاً - بفتحها - يكون بهذا الاعتبار صدقأً ولذا قيده بقوله: <إذا طابق القول> أي إطلاق الحق على القول باعتبار كون الواقع مطابقاً له.  
و يقال «حق» للعقد<sup>٤</sup> أيضاً إذا طابقه الواقع.

<و يقال «حق» للموجود الحاصل بالفعل> أي في وقت من الأوقات سواء تحقق حصوله كقولنا: «الجنة حق» و « النار حق» أو سيتحقق<sup>٥</sup> كقولنا: «القيمة حق» و «الحساب حق».

<و يقال «حق» للموجود الذي لا سبيل للبطلان إليه> وهو ما يكون مهيته عين إتيته<sup>٦</sup>.

<و الأول تعالى حق من جهة الخبر عنه> لأن القول إنما يطلق عليه الحق بواسطة مطابقته للمخبر عنه؛ فالمخبر عنه أولى بأن يكون حقاً.

<حق من جهة الوجود>; لأن وجوده أقوى<sup>٧</sup> من وجودات الموجودات وأكملها؛ فهو أحق بأن يكون حقاً.

<sup>٣</sup>. ج: - و.

<sup>٦</sup>. س: اتم.

<sup>٢</sup>. س: الواقع.

<sup>٥</sup>. ط: ذاته.

<sup>١</sup>. ش: مطابقها.

<sup>٤</sup>. ط: يستحق.

<حق من جهة أنه لا سبيل للبطلان إليه> و لا يتطرق الفناء إلى ذاته.

<لكننا إذا قلنا له: «إنه حق» فلأنه الواجب الذي لا يخالطه بطلان> يعني أنا إذا أطلقنا الحق على الواجب تعالى يكون مرادنا به<sup>١</sup> المعنى الثالث: لأنَّه لامرتَبة أعلى منه في الحقيقة<sup>٢</sup>، لعدم مخالطة البطلان مطلقاً <و> لأنَّه به <يجب وجود<sup>٣</sup> كلَّ باطل> كما قال الشاعر: <ألا كلَّ شيء ماخلا الله باطل>:

<و هو باطن؛<sup>٤</sup> لأنَّه شديد الظهور غالب ظهوره على الإدراك فخفى> كما مرَّ مراراً <و هو ظاهر من حيث إنَّ الآثار تنسب إلى صفاتِه و تجب> تلك الصفات <عن ذاته؛ فيصدق بها> أي بتلك الصفات من حيث إنَّها ثابتة للذات <مثُل القدرة و العلم؛ يعني أنَّ في القدرة و العلم<sup>٥</sup> مساغاً و سعة> إذ كلَّ من ينظر في الموجودات الممكنة نظراً صحيحاً و يتدبَّر فيها تدبَّراً كاماً يعلم أنَّه تعالى علیم قادر بخلاف كُنه<sup>٦</sup> الذات؛ فإنه لا يمكن أن يطلع عليه أحد، كما أشار إليه بقوله: <فأمَا الذات فهي ممتنعة؛ فلا يطأطع على حقيقة الذات> و كُنهها: < فهو<sup>٧</sup> > أي كُنه<sup>٨</sup> الذات <باطن باعتبارنا> و عجز قوانا المدركة

- |                 |                   |
|-----------------|-------------------|
| ١. ش: مراد به.  | ٢. ج، ط: الحقيقة. |
| ٤. ط: وهو باطن. | ٥. س، ش: و العلم. |
| ٦. ج: كنه.      | ٧. ط: كنه.        |
| ٨. ج: كنه.      |                   |

عن إدراكه <و ذلك> أي كونه باطنًا <لامن جهة> حاجب و ساتر، <و ظاهر باعتباره> أي بالقياس إلى نفس ذاته <و من جهته> وهي الآيات الدالة عليه المتنسبة<sup>١</sup> إلى صفاته الواجبة لذاته تقدّست.

اعلم أنَّ كمال العبد التحلّي<sup>٢</sup> بصفاته وأسمائه بقدر ما يليق به ويناسب ذاته؛ إذ بد<sup>٣</sup> يحصل المطلوب الحقيقى؛ وللناس فيه مراتب متفاوتة. فمنهم من لم يكن له حظًّا منها إلَّا سماع اللفظ؛ فهو في رتبة البهيمة<sup>٤</sup> أو يكون حظه فهم معناه اللغوي؛ فهو قريب من الأول في المرتبة أو يكون حظه اعتقاد<sup>٥</sup> ثبوت معناه لله تعالى من غير كسب<sup>٦</sup>؛ بل تقليد؛ فهذه مرتبة العلماء الظاهرين وأكثر العوام لكنَّ حظوظ العارفين من<sup>٧</sup> معانى أسماء الله تعالى ثلاثة:

الأول: معرفة هذه<sup>٨</sup> المعانى بالمكاشفة والمشاهدة بحيث لا يجوز فيها الخطأ؛ وكم بين هذه<sup>٩</sup> وبين الاعتقاد التقليدي أو الاعتقاد من الدليل الجدل<sup>١٠</sup>ي؟!

الثاني: استعظامهم<sup>١١</sup> ما ينكشف لهم<sup>١٢</sup> من صفات الجلال على وجه

١. ج: المتشبه.

٢. من: التجل؛ ط: التجلي.

٣. ج: -به.

٤. ج: البهيمة؛ س: البهيم.

٥. ج: اعتقاد.

٦. عرش، ط: كشف.

٧. س: -من.

٨. ج: -هذه.

٩. س: هذ.

١٠. ج: انطاقهم؛ ش: استعطافهم.

١١. ج: بما.

١٢. ج: بهم.

ينبعث منه شوفهم إلى الاتصاف بما يمكنهم من تلك الصفات ليقربوا بها<sup>١</sup> من الحق قرباً<sup>٢</sup> بالصفة لا بالمكان؛ و يحصل لهم شبهة بالملائكة المقربين.

الثالث: السعي في اكتساب الممكן من<sup>٣</sup> تلك الصفات والتحلى<sup>٤</sup> بها و به يصير العبد ربانياً قريباً من الرب تعالى و يصير رفيقاً للملائكة الأعلى.

فإن قيل: كيف يكون القرب من الله تعالى مع أنه في غاية التنزيه و البعد عن صفات المخلوقين؟!

قلت: الموجودات على قسمين كامل و ناقص؛ و مهمماً<sup>٥</sup> تفاوت درجات الكمال و اقتصر منتهئ<sup>٦</sup> على واحد حتى لم يكن الكمال<sup>٧</sup> المطلق إلا له و يكون لباقي<sup>٨</sup> الموجودات كمالات متفاوتة؛ فأكملها أقرب إلى الذي له الكمال المطلق قرباً بالدرجة و الرتبة لا بالمكان؛ فيتناول القرب منه تعالى بتفاوت الكمالات.

قال الشيخ الصمداني في عوارف المعارف: «حكى عن الشيخ أبي علي الفارمي<sup>٩</sup> أنه حكم عن شيخه أبي القاسم الكركاني<sup>١٠</sup> أنه قال:

١. ش: لتقرير أنها ٢. ج: فيها.

٤. س، ش، ط: التخلق. ٥. ج: بهما.

٧. ش: أكمال؛ هامش «ش»: الكمال.

٩. ج، س، ش، ط: الفارمدي.

٣. ش: بين.

٦. ط: + الكمال.

٨. ج: لها في.

١٠. ج: الكركاني؛ ط: السكركاني.

«الأسماء التسعة والتسعين تصير أوصافاً للعبد السالك وهو بعد في السلوك غير واصل» و يكون<sup>١</sup> الشيخ عليه السلام عنى<sup>٢</sup> بهذا<sup>٣</sup> أنَّ العبد يأخذ من كلَّ اسم وصفاً يلائم حال البشر وصوره وضعفه مثل أن يأخذ من اسم «الرحيم» معنى من الرحمة على قدرة البشر؛ وكلَّ إشارات المشايخ عليهم السلام<sup>٤</sup> في الأسماء والصفات التي هي أعزَّ علومهم على هذا المعنى والتفسير؛ وكلَّ من توهُّم بذلك شيئاً من الحلول تزندق وألحد<sup>٥</sup> / ٧٦ إلى<sup>٦</sup> هذا الكلام.

وإذا تقرَّر هذا فنقول: **«إنك إذا اكتسبت<sup>٧</sup> ظللاً من صفاته<sup>٨</sup>** قطعك ذلك عن صفات البشرية وقلع عرقك عن مغرس<sup>٩</sup> الجسمانية؛ لأنك على قدر ذلك الاكتساب تقرب من صفات الواجب تعالى والمجرَّدات وتبعد من علائق البشرية وعواائق الجسمانيات مثل أن تكتسب من اسمه «القدوس» مثلاً أن تطهر<sup>١١</sup> جسمك عن الكدورات وحواسك عن اللذات الجسمانية والتصورات الخيالية وروحك عن رذائل الأخلاق والصفات السببية وسررك عن الالتفات إلى ما سواه من الحظوظ الدنيوية والأخروية وأن تلتفت إلى

١. من: + مواد. ٢. من: عن. ٣. ط: هذا.

٤. من: رحمه الله. ٥. ج: -الحمد؛ ط: الحمد. ٦. ج: -إلى.

٧. ش: اكتسبه؛ هامش [ش]: اكتسبت. ٨. ط: كلام.

٩. ط: + تعالى. ١٠. ط: مغرس. ١١. ج: يظهر.

معرفة الحق لذاته و معرفة الخير للعمل به؛ و ظاهر أنَّ الفضل المكتسب من هذا الاسم يقربك من الحق و يبعنك عن الخلق و هكذا ظلال باقي الأسماء؛ فاجهد أن تكتسب ظلالها لنفوز فوزاً عظيماً؛ فإذا اكتسبتها فوصلت إلى إدراك الذات من حيث لا يدرك؛ إذ غاية نيل البشر في إدراك ذاته المقدسة إدراك أنها لا تدرك؛ **<فالتدبر<sup>١</sup> بأن تدرك أن لا يدرك؛ فلذلك>** أي فلأجل التدبر بأن تدرك أنه لا يمكنك إدراك الذات **<عليك أن تأخذ من بطونه>** وهو كونه بحيث لا يمكن<sup>٢</sup> أن يتعلق به الإدراك و علمته<sup>٣</sup> بهذه الحقيقة متوجهاً **<إلى ظهوره>** باعتبار الآيات والمخلوقات؛ **<فيظهر لك عالم الأعلى و عالم الربوبية عن الأفق الأسفل و عالم البشرية.>** إذ من هذا العالم تنتقل إلى عالم الأعلى؛ لأنَّ ندرك المحسوسات التي هي أقرب إلينا أو لا تم بالنظر و التأمل فيها يظهر علينا عالم المجرّدات و كيفية صدورها عن مبدئها.

#### [٦٤]. فص]

**<الحمد لله>** التام **<يؤلف من جنس و فصل، كما يقال: «الإنسان حيوان ناطق»، فيكون الحيوان جنساً و الناطق فصلاً.>** هذا عند جمهور

---

١. ج: فالتدبر.  
٢. ج: لا يمكن.  
٣. ج: علمه.

المنطقين والمشهور بينهم؛ والحق أنه لا يجب أن يكون مؤلفاً منهما؛ لأنَّ الواجب فيه أن يكون موصلاً إلى الكُتُبَة مع اعتبار جميع الأجزاء فيه أعمَّ من أن يكون محمولة أولاً و من الذي فرض عليها<sup>١</sup> محموليتها ولو وجوب تأله من الجنس والفصل يلزم أن لا يكون المتنق مجموع قوانين الاكتساب؛ لأنَّ المهيَّة المركبة من أجزاء غير محمولة كالعشرة إذا حصل جميع أجزائها في العقل مفصلاً فلاشك أنه حينئذٍ يحصل مهيَّة ذلك المركب في العقل<sup>٢</sup>؛ فيكون جميع الأجزاء باعتبار التفصيل موصلاً إلى التصور خارجاً عن الطرق الموصلة المبيَّنة في المتنق.

### [٦٥]. فضـ

<الموضوع هو الشيء الحامل للصفات والأحوال المختلفة.> ظاهر هذا التعريف لايتناول المادة وقد أطلق قبل<sup>٣</sup> هذا على المادة حيث قال<sup>٤</sup>: «مثل الموضوع والعوارض لحقيقة الإنسانية» إلا أن يعمم في الصفات بحيث يتناول الجوهر أيضاً، فحينئذٍ يشمل المادة؛ والمادة قد توجد مع<sup>٥</sup> صورة مضادة لصورة كائنةٍ وتزول بحلولها ويسمى موضوعاً، كما يقال: «إنَّ الماء موضوع للهواء والنطفة موضوعة

١. ج: علينا.      ٢. ط: + مفصلاً فلاشك.      ٣. ج، س: قبيل.  
٤. ش: - مثل أن تكتسب من اسمه القديوس... حيث قال.      ٥. س: قد.

و قد يكون الموضوع قريباً مثل الأعضاء لصورة البدن وقد يكون بعيداً مثل الأخلاط بل الأركان لها؛ وقد يكون جزئياً مثل هذا الخشب للكرسيّ وقد يكون كلياً *(مثلاً الماء للجمود والغليان، و الخشب للكرسيّة والباهية، و الثوب للسواد والبياض.)*

٦٦. [فضّل]

**«هو أولٌ<sup>٢</sup> من جهة أنه منه»** أي من جهة أنّ وجوده من ذاته تعالى<sup>٣</sup>؛  
**لامبدأ لوجوده و هو مبدأ لكلّ ما سواه بأنّ «يصدر عنه كلّ وجود**  
**لغيره».** هذا هو موافق لما قيل من أنّ مفهوم الأول مركب من أمر  
**وجودي٤ هو كونه مبدأ لغيره و من أمر عدمي هو أنه لا مبدأ له.**  
**«هو أول من جهة أنه أولى بالوجود»** لغاية قُربه منه و كونه  
**معدناً لجميع<sup>٥</sup> الكلمات.**

>و هو أول من جهة أنَّ كلَّ زمانٍ<sup>٩</sup> <أي حادث >ينسب إليه تعالى بكون> **أي باعتبار وجوده** >**فقد وجد زمانٌ لم يوجد معه ذلك**

۱۰۰

۲۰ ش: اولی.

۳۰ ج، ط: یعنی.

۶. ش: زمان؛ هامش (ش): زمانی.

٥. ج: مقدماً بـجميل.

۱۰۰

الشيء؛ إذ الحادث هو ما سبق عدمه على وجوده سبقاً زمانياً (و  
وَجَد) أعني الحق الواجب (معه) لأنّه موجودٌ (لـفِيهِ) لأنّ<sup>٢</sup>  
كونه فيه يستلزم الحدوث؛ إذ الزمان لا يدخل فيه إلا الممتنع.  
إِنْ قَيْلَ: نحن لاتعقل من كون الشيء مع الزمان إلا أن يكون ذلك  
الشيء فيه ولا شك أنه تعالى مع الزمان؛ فيكون فيه.

قلنا: إن مهيبة الزمان هو اتصال التقضي والتتجدد؛ أي أمر متصل  
يلزمه التقضي والتتجدد؛ فلا يكون فيه شيء إلا وله تقدّم وتأخر،  
كالمتحرك؛ فإنه من حيث حركته التي فيها<sup>٣</sup> التقضي والتتجدد حاصل  
في الزمان ومن حيث ذاته التي<sup>٤</sup> لا تقدّم ولا تأخر فيها ليس في الزمان،  
بل معه؛ فالشيء الذي يكون في الزمان يلزم أن يتغير بتغيير الزمان. وما  
يكون مع الزمان لا يلزم أن يتغير بتغييره؛ فلا يلزم من كونه تعالى مع  
الزمان كونه فيه؛ لأنّ<sup>٥</sup> ذاته تقدّست منزلة عن جميع أنواع التغيير الذي  
يسببه يكون الشيء في الزمان.

وبالجملة: أن الزمان أمر سرّاً؛ فلا يدخل فيه إلا ما له سرّان.  
قال الشيخ في تعليقاته: «العقل يفرض<sup>٦</sup> ثلاثة أكونات:  
أحدها: الكون في الزمان؛ وهو متى<sup>٧</sup> الأشياء المتغيرة<sup>٨</sup> التي يكون

١. س: موجوده.

٢. رج: ان.

٣. ش: منها؛ هامش «ش»: فيها.

٤. ط: له.

٥. س: لأنّه.

٦. ج: التي.

٧. ش: هي؛ هامش «ش»: متى.

٨. س: المتغير.

لها مبدأً و متهىً؛ ويكون مبدؤه غير منهاه، بل يكون متقضياً<sup>١</sup> ويكون دائمأً في السيلان وفي تقضي حالي و تجدد حالٍ.

والثاني: الكون<sup>٢</sup> مع الزمان؛ ويسمى الدهر؛ وهذا الكون محيط بالزمان؛ وهو كون الفلك مع الزمان؛ والزمان في ذلك الكون: لأنَّه ينشأ من حركة الفلك؛ وهو نسبة الثابت إلى المتغير إلاَّ أنَّ الوهم لا يمسكه<sup>٣</sup> إدراكه؛ لأنَّه رأى كلَّ شيءٍ في زمان ورأى كلَّ شيءٍ يدخله كان و يكون والماضي والحاضر<sup>٤</sup> والمستقبل، ورأى لكلَّ شيءٍ متى إما ماضياً أو حاضراً أو مستقبلاً.

الثالث: كون الثابت مع الشابٍ؛ ويسمى السرمد؛ وهو يحيط الدهر.» /77/

«هو أولٌ؛ لأنَّه إذا اعتبر كلَّ شيءٍ كان فيه أو لا أثره» أي فعله «و ثانياً قبولة<sup>٥</sup> بالذات <لابالزمان>; إذ يصحُّ أن يقال: «أوجد وجود» و ظاهر أنَّ الوجود لا يتأخر عن الإيجاد بالزمان.

«هو آخر؛ لأنَّ الأشياء إذا» لوحظت أو لا و «نسبت إليها أسبابها و مباديهَا وقف عنده تعالى المنسوب» الذي هو أول<sup>٦</sup> الأسباب؛ إذ لا سبب فوقه؛ لأنَّه مسبب الأسباب؛ والحاصل أنه إذا

١. ط: متقضياً.

٢. ج: الحال.

٣. ج: الحال.

٤. ج، س، ش، ط: كون.

٥. ط: قوله؛ هامش «ط»: قبولة.

٦. ج، س، ش: -أول.

ابتدئي ا من جانب المعلول ولوحظ ترتيب أسبابه انتهي إلى الواجب قطعاً؛ فيكون هو آخرأ.

<هو آخر؛ لأنَّه الغاية الحقيقة> وهي غاية الغايات التي يطلب لذاتها لأنشيء آخر <في كل طلب؛ فالغاية مثل السعادة> التي هي غاية الكمال <sup>٣</sup> الممكן <sup>٤</sup> للشيء بحسب فطرته <في قوله: لِمَ شربت الماء؟> فتقول: <ليتغير <sup>٥</sup> المزاج> فيقال: <لِمَ أردت أن تتغير المزاج؟> فتقول: <للصحة> فيقال: <لِمَ طلبت الصحة؟> فتقول: <للسعادة و الخير> أي لأجل كون البدن <sup>٦</sup> على وجه الكمال. <ثم لا يورد عليه سؤال يجب أن يُجاب عنه؛ لأنَّ السعادة و الخير يُطلب لذاته لغيره؛ فالحق الأقل يُقْبَل له <sup>٧</sup> كل شيء و يتشوقه> لأن ما يتشوقه كل شيء هو الوجود أو كماله؛ إذ العدم من حيث هو عدم لا يستيقن إليه، بل <sup>٨</sup> من حيث يتبعه وجود؛ فالمتشوق بالحقيقة هو الوجود؛ ولما كان وجودات الممكنتات و كمالاتها جائزة الزوال في حدود ذاتها يكون في حكم العدم؛ فلا يكون مطلوباً حقيقة، بل المطلوب الحقيقي هو الذي له برانة <sup>٩</sup> في نفسه من العدم و النقص؛ وهو ذات الواجب أو لأن كل شيء يتوجه

١. ش: خط. ٢. ط: نيل. ٣. ج: كمال؛ س: كما.

٤. س: للممكן؛ ط: الممكنا. ٥. ش: ليقبل؛ هامش «ش: ليتغير».

٦. س، ش، ط: به. ٧. ج: بل.

٨. س: براء.

٩. س: براء.

نحو كماله الخاص المطلوب له إما بالإرادة أو بالطبع<sup>١</sup> ليحصله و يخرج بذلك من القوة إلى الفعل حتى يصير مناسباً للمبدأ الحق الذي هو<sup>٢</sup> بالفعل من جميع الوجوه؛ فيقرب منه؛ فيكون كل شيء مقبلًا إلى ذاته تقدست <طبعاً وإرادة بحسب طاقته> و ما يليق بحاله <على ما يعرفه الراسخون> الذين ثبتوه و تمكّنوا و عضوا بضرس قاطع <في العلم بتفصيل الجملة و بكلام طويل؛ فهو المعشوق الأول الحقيقي> الذي يتوجه نحوه جميع الأشياء؛ فيكون غاية الغايات.

<فلذلك> أي لكونه يتوجه نحوه كل شيء و كونه يطلب لذاته <هو آخر> و لما بين آخريته تعالى بكونه غاية ذاتية أراد أن يبيّن كونه تعالى غاية يجب أوليته<sup>٣</sup> أيضاً من وجيه؛ فقال: <كل غاية> باعنة للفاعل على فعله <أول في الفكر> أي في التسقّل والوجود العلمي؛ لأنّها باعتبار هذا الوجه علة غائية؛ و لاشك أن العلة الغائية متقدمة على المعلول؛ فيكون أول <آخر في الحصول> لأنّها مترتبة على فعل الفاعل باعتبار وجودها العيني؛ فيكون آخرًا.

فإن قيل: إن الواجب الحق متقدم بالوجود على جميع الأشياء ليس معلولاً لشيء منها؛ فلا يجوز أن يكون غاية لشيء منها؛ لأن كونه غاية يقتضي التأخّر؛ فلا يكون آخرًا في الحصول.

.٣. ط: + كاملا.

.٢. ط: + او.

.١ ج: + او.

قلنا: إن كونه غاية وآخريته<sup>١</sup> في الحصول ليس باعتبار وجوده في نفسه ليلزم استحالته، بل باعتبار وجود نسبة بينه وبين الطالب كالقُرب منه والوصول إليه؛ ومعرفته **«هو آخر من جهة أن كل زماني يوجد زمان<sup>٢</sup> يتأخر عنه ولا يوجد زمان يتأخر عن الحق»** فيكون آخرًا **«هو طالب<sup>٣</sup> أي جائب<sup>٤</sup> (الكل<sup>٥</sup> إلى النيل<sup>٦</sup> منه والوصول إليه بحسبه) أي بحسب طاقة الكل<sup>٧</sup> ويليق بهاله.**

**«هو غالب»** أي مقتدر له قدرة تامة **«على إعدام العدم»** يعني إعدام أمور لا يستحق الوجود بنفسها؛ ولو لم يعرض لها تأثير من خارج كانت باقية أزلًا وأبدًا على العدم؛ **«و على سلب المهيّات ما يستحقها بنفسها من البطلان»** أي على سلب أمور<sup>٨</sup> تستحق البطلان والهلاك في حدود نفسها وهي الممكنات؛ فقوله: «ما يستحقها» بدل من «المهيّات» **«و كل شيء هالك إلا وجهه؛ وله الحمد على ما هدانا من سبيله فأولادنا من تفضيله.<sup>٩</sup>**

الحمد لله الذي وفق لإتمام هذا الكتاب؛ وعصم من الزلل والغواية والاضطراب؛ والصلوة على خير من أوتي الحكم وفصل الخطاب، و

١. ط: آخرية.

٢. ش: ط: + الكل.

٣. ش: طالب؛ هامش «ش»: غالب.

٤. س: الكل.

٥. ش: الفعل.

٦. ش: الكل.

٧. ج: زماني.

٨. ش: الكل.

٩. س: الكل.

١٠. ش: هدانا سبيله ولو لادنا من تفضيله.

على آله وأصحابه الذين هم ألو الأيدي<sup>١</sup> الآلباب<sup>٢</sup> على يد مؤلفه  
أقر عباد الله، إسماعيل الحسيني الغازاني ضحوة يوم الجمعة خامس و<sup>٤</sup>  
عشرين شهر ربيع الآخر سنة ست و تسعين و تمانمائة الهجرية.<sup>٥</sup>

١. من: -هم.

٢. من: -الأيدي.

٣. ج: + ونفقه على يد الضعيف التحريف محمد ابن محمد قاسم الشريف في يوم السبت من شهر الصفر سنة ثمان و ثمانون بعد الألف من الهجرة التبرة صلى الله عليه و آله و سلم.  
تمت، ش: + «على يد العيد أقر عباد الله بير باشه ابن محمد ليساري في يوم الثلاثاء من ثلاثة وعشرين شهر المبارك شوال في تاريخ سنة ست و ثمانين و تسعمائة من الهجرة النبوية  
صلى الله عليه و آله و سلم»، وفي هامشها بخط آخر: قوبلت النسخة بستين متعددة منها نسخة الفاضل الارديلي و منها نسخة المصتف مع استفهام الرسخ في تصحيحها و الحمد لله على الاتمام. نقل من نسخة الفاضل الارديلي وقد كانت متقدمة من نسخة المصتف و في آخرها بخطه عليه السلام هذه العبارة: «نقل من نسخة المصتف و فيها الحمد لله الذي وفق لإتمام هذا الكتاب على يد مؤلفه ضحوة يوم الجمعة خامس [و]عشرين دبيع الآخر سنة ست و تسعين و تمانمائة الهجرية»، ط: + طبع في دار الخلقة طهران في شهر شوال المكرم ١٣١٨.

٤. من: -و.

٥. ج: - على يد... الهجرية؛ س: + وقع الفرع من تحريره على يد القفير المترجل على الله المرفق ابن عبدالخالق محمد الكججي هفي عتئما اثوان. نقلت من الكتاب الذي نقل من خط ممؤلفه روح الله روحه - و صحيحة منه و قرآ بخدمته و صححت معه في ظهر يوم الأربعاء خامس عشر شهر محرم الحرام سنة إحدى وعشرين و تسعمائة هجرية؛ هامش «س: + نظرت فيه وجودته بقياماً في بعض المواضيع و أظن أن السقم نشأ من التصحيف لكن سهل تصحيحه على من له أدنى مسكة، فلا تنقل» (ق ٤؛ ش: - على يد مؤلفه... الهجرية).



مَدْرَسَةُ تَعْلِيَّةِ عِلْمِ الْكِتَابِ

الحاشى والتعليقىات



مَدْرَسَةُ تَعْلِيَّةِ قَوْمٍ عَوْمَانِيَّ

١. هامش «س»: فإن قلت: ما يتعلّق بالنبوة والشريعة لاشك أنها يجوز أن تتغيّر بتغيّر الأزمان؛ فكيف يكون قسماً من الحكمة التي قد أعدّهم في بيان تحقيق تعريفها وأنه لا يجوز أن يتغيّر بتغيّر الأزمان؟ قلنا: إن مسائل الحكمة العملية كمسائل الحكمة النظرية يستند إلى العمل بمعنى أن العقل ينظر إلى ذوات الأعمال ويستنبط تلك الأحوال منها إما من حيث هي أو باعتبار خصوصيات الأمكنة والأزمان مثلاً؛ و لاشك أن حال الشيء من حيث هي أو مع اعتبار شيء لا يمكن أن يتغيّر ماداً مالذات من حيث هي أو مع ذلك الشيء متحققاً بخلاف الفقه؛ فإن مسائله لما كانت مستندة إلى أمر الشارع ونهيه عنه من غير مدخلية ذات الأعمال فيها مطلقاً كما هو مذهب أهل الحق يمكن أن يتغيّر بأمر شارع آخر. نعم قد يأتي الشرع بما أتى به العقل؛ فيتحدّان صورة وإن اختلفا في المعنى كقولهم: «الإحسان إلى القراء حسن» و

«كشف العورة قبيح»، فلا تتحادهما صورة واحد؛ فما نسب إلى الشريعة نسب الآخر إليها ولا اختلافهما في العين لأنَّ معنى فعل الحسن عند الشرع أنه يستحقَّ فاعله التوب في الآخرة وعند الحكماء أنَّ فاعله يستحقَّ المدح عند العقلاء...<sup>١</sup> في نظرهم لا يلزم من تغيير أحدهما تغيير الآخر. «منه رحمه الله»

٢. هامش «س»: قال: «الملك الذي يأتي بالوحى يسمى ناماوساً؛ فأطلق إسمه على ما يتحمّله من الوحى وجمع». منه رحمه الله

٣. هامش «س»: قد يتواهم من هذه العبارة أنَّ مفهوم الواجبية أو مفهوم الوجود بالفعل عين ذاته؛ وليس كذلك؛ لأنَّ الشيخ فى موضع آخر من تعليقاته صرَّح بأنَّ ذاته هي الوجود المحسن والحظة المطلقة التي غير ما بالقوة والأعدام؛ ولا يدرك كنهها وحصصها العقول البشرية؛ وحال وجوب الوجود إنما شرح اسمُ لتلك الحقيقة أو لازم من لوازمهما وكذلك الوجود بالفعل؛ وهذا كما يخبر عن القول باللازم كما يقال: إنَّ النفس ما يصدر عنه كذا وكذا ولاشكَّ أنَّ هذا من لوازם النفس لحقيقةها. «منه رحمه الله»

٤. التعليقات، ص ٧٩.

٥. هامش «ج»: لا يخفى على المطلع على أسرار الحكمة الحقة أنَّ

١. لاندراس المخطوطية غير مترورة.

الأشياء بنفسها أثر الموجد الحقيقي - عَزَّ شانه - و الوجود إنما هو عبارة عن كونها عينية أو ذهنية؛ فلا يكون عينها سواه كانت تلك الأشياء تصوّرت بالكتّنه أو بالوجود؛ و من هذا أيضاً يظهر على الفطن أنه ليس داخلاً في مهيتها؛ فحقّ ما أفاده المعلم الثاني - روح اللّه تعالى روحه - من أنه لا يستكمل تصوّر المهيّة دونه مع أنَّ المهيّة يتّصوّر أولاًً منسوبة إلى الموجد فبعد ذلك يوجد منها و ينزع هذا الأمر النّسبي الانتزاعي؛ فاندفع ما أورد عليه من غير الخوض في سرّ القول؛ و عليك أن تدفع ما أورد على قرائته الآخر أيضاً بمثيل ما ذكر. «مَحْقِرَةُ رَحْمَةِ اللَّهِ»

٦. هامش «س»: وإنما قال: «لو تم لدل» إشارة إلى المنع الذي ذكره.

٧. هامش «س»: ضمير «عليه» راجع إلى الإنسان باعتبار أنه مهيّة مخصوصة؛ و يدلّ عليه قوله: «ثُمَّ يصير الإِنْسَانُ إِنْسَانًا» لكنَّ الأنسب بسياق الكلام هو «عليها» فتأمل.

٨. هامش «س»: إذ الجسم بعد ضميمة الفصل إليه يصير نوعاً معيناً؛ فيكون نوعيته متأخّراً عن ذلك؛ فلا يلزم التأخّر.

٩. هامش «ج»: لا يخفى على الذكي أنه لما صرّح الحكيم العظيم - رحمة اللّه - أولاًً بأنَّ الوجود من العوارض ظهر أنه متأخّر عن المهيّة. ثمَّ بعد ذلك أراد أن يفرق بين هذا العارض وبين العوارض الآخر؛

فصرّح ثانياً بأنه ليس من اللواحق التي تكون بعد المهيّة أى بعد ثبوت المهيّة واعتبار كونها. «م ح ق»

١٠. هامش «ج»: لا يخفى أن المهيّة الموجودة ليست علة فاعلية لوجودها، بل إنّما هي منشأ انتزاع العقل الوجود منها وكونها في ظرف من الظروف؛ وهذا المنشأة ليست من قبيل العلّة التي للأربعة مثلاً بالنسبة إلى الزوجية؛ وما أفاده الشارح أيضاً بقوله: «ولاشك أن المهيّة بالنسبة إلى الوجود» - إلى آخره - كلام صحيح حق. «م ح ق»

١١. هامش «س»: أي كما يلزم كون الشيء قبل نفسه.

١٢. هامش «ج»: لا يخفى على صاحب التأمل القوي أن المهيّة إذا كانت في العين أو في الذهن لا يمكن أن تتبدل عليها الوجودات؛ لأنَّ الوجود إنّما هو كون المهيّة؛ فهو لازم لها في أي ظرفٍ كانت؛ وليس الوجود كالعوارض الآخر التي يجوز العقل في أول الوهلة تبدلها.

«م ح ق»

١٣. هامش «س»: توضيحة: أن المقتضي والمقتضي لابد أن يكون بينهما مغافرة ذاتية؛ والوجوب الذاتي عند القائل بأن وجوده تعالى عين ذاته تقدّست كساير أوصافه عين ذاته على معنى أن منشأ انتزاعها نفس ذاته الوحداني البسيط المنزه عن شوائب الكثرة. فلا اقتضاء بينهما لأصل التحليل؛ لأنَّه يتضمن الكثرة وهي منافية حينئذٍ عنه تعالى؛ و

لابعد التحليل؛ لأنّه بهذا الاعتبار يكون كلّ منهما مبائناً للآخر في العين؛ فلا يكون الوجوب الذاتي معلولاً؛ لأنّ معلوليته باعتبار وجود الغير و اتصافه به و هو يقتضي الاتحاد و مع تباينه لا يتصور ثبوته للغير غاية الأمر أنّ العقل حينئذٍ يجد بينهما نسبة القابل إلى المقبول و الفاعل إلى المفعول. «منه رحمه الله»

١٤. هامش «ج»: هذا مدفوع بأنّ معنى العلة المستقلة بالتأثير يستلزم اقتضاها للمعلول؛ وهذا الاقتضاء إنما يصحّ لسبق تلك العلة؛ و إنما نقل الكلام في وجوبها إنما يستلزم التسلسل لو لم ينته إلى علةٍ هي عين وجوبها. «م ح ق»

١٥. هامش «ج»: لا يخفى أنّ حقّ التحرير هو أن يقال: الوجود إنما واجبي فحقّ أنّ المهيّة الواجبية ليست لها قبل وجودها واجب، بل كلّ منها عين تلك المهيّة؛ وإنما ممكّن و هو المراد هيئنا ظاهراً؛ إذ الكلام في المعروض والعارض؛ فمعنى القول المذكور حينئذٍ أنه قبل اعتبار المهيّة موجودة لا يحکم عليها بوجوب الاقتضاء؛ فيتّج أنّ نفس المهيّة لا تكون مقتضية للوجود وإلا لزم الحكم عليها بالاقتضاء بدون اعتبار الوجود؛ وذلك باطل؛ فاندفع بهذه التلخيص المهدّب جميع ما أورده الشارح من التطويل من غير فائدة.

و ذهب الشارح إلى أنّ القول المذكور في بيان أنّ نفس الوجوب

لَا يكون قبل الوجود؛ فأورد ما أورد؛ وليس كذلك، بل غرض هذا الحكيم العظيم إضافة مقدمة أخرى إلى الدليل المذكور حتى يتم التقريب على التحرير المذكور؛ ولهذا صرّح - رحمه الله - وفَرَع بقوله العزيز؛ فلَا يكون الوجود مما تفضيه المهمة في ما وجوده غير مهيته بوجهٍ من الوجوه. «م ح ق»

١٦. هامش «س»: يجوز أن يكون ذات الواجب علة مستقلة لأمرٍ وذات مع ذلك الأمر كافية في وجودها؛ ولا يضرّ هذا التقدّم في الوجوب الذاتي؛ إذ الذات مبدأ لاستحالة إنفكاك الوجود عنها ولا يعني بالوجوب الذاتي سوى هذا. «منه رحمه الله»

١٧. هامش «ج»: لا يخفى على من له اطلاع على حقائق الأشياء على ما يتبناه الحكماء الراسخون أنَّ الإمكان حقيقةً إنما هو سلب ضرورة الطرفين سواء كانا وجوداً وعدماً أو غيرهما؛ فاندفع جميع ما نسجه الشارح هيئنا زاوية خياله بمتلاحمات الأحكام الوهمية التي التبست على عقله الشريف وغشيتها. «م ح ق»

١٨. التعليقات، ص ٣٧.

١٩. هامش «س»: ولم يعنون المبحث الثاني المقصود منه إثبات الحق الواجب تعالى بالفصّ إشارة إلى ظهوره نفاسته وعدم خفائها عند الشروع فيه. «منه رحمه الله»

٢٠. هامش «س»: قيل: على تقدير رجوع ضمير «وجهه» إلى الشيء يجوز أن يراد بوجه الشيء حقيقته و ذاته التي عبر عنها بحقيقة الحقائق؛ و وجه التعبير عن تلك الحقيقة بالوجه أن الوجه هو الملاحوظ أولاً عن الشيء و أول ما يناله العقل و يدركه العرفاء عن الأشياء هو تلك الحقيقة كما قالوا: «ما رأيت شيئاً إلا و رأيت الله قبله» و حمل على هذا المعنى الوجه الذي في قولهم: «الفقر سواد الوجه في الدارين» و أريد بسواده زوال تعينه ورفع هذينته. «منه رحمة الله»

٢١. الشفاء، الإلهيات، المقالة السادسة، الفصل الثاني، ص ٢٦٦.

٢٢. هامش «ج»، «س»: لأن الثابت بالغير لا يثبت للشيء عند اعتباره من حيث هو.

فإن قيل: فعلني ما ذكرتم يلزم أن يكون ذلك السلب أيضاً ثابتاً للمهيئة في هذه المرتبة - أي عند اعتباره من حيث هو - لأنه عدم والعدم أيضاً ثابت بالغير؛ فكيف يجوز اتصافها بهذا السلب في هذه المرتبة. قلنا: لا يلزم من سلب الوجود في المرتبة على أن يكون الجار ظرفاً للوجود أن يكون السلب في المرتبة على أن يكون الجار ظرفاً للسلب؛ فلا يلزم اتصاف المهمة بالعدم في هذه المرتبة وليس هذا من ارتفاع النقيضين المستحيل؛ إذ خلو المرتبة عن النقيضين جائز؛ فتأمل. «منه رحمة الله»

.٢٣. هامش «س»: وهو خلو المهيّة عن الوجود.

.٢٤. هامش «ج»: وأما هنا فلا يرد المنع المذكور؛ إذ بناءً على الجواب الأول معنى تقدّم العدم الذاتي هو أنه يحصل بمجرد ملاحظة ذات الممكّن من غير أن ينضم إليه تأثير أمر وعليته بخلاف الوجود؛ فإنه إنما يتصرّر بعد تصوّر الذات مع تصوّر تأثير أمر آخر. فال الأول يحصل من ملاحظة مرتبة الذات والثاني يحصل إذا لوحظ مع مرتبة الذات أمر آخر أجنبي أيضاً؛ فلما جرم يكون الأول مقدماً على الثاني؛ وأما بناءً على الجواب الثاني فالعدم عبارة عن عدم اقتضاء الوجود وهو علة و منشأ لوجود الممكّن الذي يرد على تلك المهيّة على ما بيّنه الشارح؛ فلا فائدة في إثبات ما أتى الشارح به بقوله: «وقد يمنع كون» إلى آخره. «م ح ق» .

.٢٥. الشفاء، الإلهيات، المقالة الخامسة، الفصل الخامس، صص

.٢٣٩ - ٢٤٠

.٢٦. الشفاء، الإلهيات، المقالة الثامنة، الفصل الرابع، ص ٣٤٧

.٢٧. هامش «ج»: هذا البرهان الذي لتوحيده تعالى يدفع شبهة ابن كموه صراحةً كما لا يخفى على الذكي؛ وإنما مراد هذا الحكيم العظيم المنزلة بقوله: «وإلا لكان معلولاً» أن تكتر الشيء إنما يتصرّر بسبب انضمام شيء آخر إليه؛ فلو فرض واجبان بسيطان مختلفي المهيّة و

الوجوب يكون عرضياً لها. فقلنا: علة ذلك الوجوب لا يمكن متعددأ؛ إذ هو واحد فعلته لا يكون عين كلّ منها وإنّما لا يتعدد الواجب؛ فيكون أمراً عاماً متحققاً في كليهما ولهم أمر خاص أياً حتّى يتميّز كلّ منها عن الآخر؛ فكان كلّ منها مركباً و معلولاً؛ وهذا ما أراد هذا الحكيم العظيم القدر رحمة الله «م ح ق»

٢٨. هامش «س»: أراد بالتعينات الصفات حتّى يكون شاملأ للأصناف وغيرها أيضاً، كذا سمعته من الشارح. «منه رحمة الله»

٢٩. هامش «ج»: و العجب كلّ العجب من هذا الرجل أنه إذا نطق بأمثال هذه الكلمات الحقّة كيف يعترض على ما مرّ بأن يكون له تعالى أجزاء عقلية؛ إذ مع التصديق بما نقل هنا لا يبقى للاعتراض المذكور مجال. «م ح ق»

٣٠. الشفاء، الإلهيات، المقالة الثامنة، الفصل الرابع، ص ٣٤٧.

٣١. هامش «ج»: يعني أنّ البرهان يسوقنا إلى أنّ الواجب إنما هو بذاته منشأ انتزاع مجرد الوجود بشرط سلب سائر الزوائد والأوصاف عنه لا أنه تعالى عين هذا المفهوم القائم بذهنهنا تعالى عن ذلك حتّى يلزم ما أورده الشارح من غير تعمق النظر. «م ح ق»

٣٢. هامش «ج»: لا يخفى أنّ حضرة الحكيم العظيم - قدس الله سره العالى - قال: «لَا ينقسم بِأَجْزَاءِ الْقَوْمَ» أي بالأجزاء التي فرض لها

جزئية و دخل في قوام المهيّة؛ فبعد هذا الفرض قسمه إلى الأجزاء المقدارية والمعنوية؛ فتلك الأجزاء بالقيد المذكور إليه متقدمة على مهيّة الشيء وإن كانت الأجزاء المقدارية التي ليس لها دخل في قوام المهيّة ليست بمتقدمة على الكل. نعم لو أريد إبطال كون الواجب متجزئية بهذه الأجزاء المقدارية فلا يتسق إلا بمثل ما أورده الشارح؛ فلا يرد ما أورده الشارح؛ فتنبئه. «م ح ق رحمة الله»

٣٣. هامش «س»: أي نبيّن ما لا يجري الدليل فيه لا مطلقاً، لجواز أن يكون له أجزاء خارجية لا تكون ذات وضع كال مجرّدات؛ فلا يلزم مطلقاً فتأمل.

٣٤. هامش «ج»: قوله: « فهو باطل» باطل؛ أمّا أولاً: فلأنّ كون الموجودات معها مطلقاً باطل؛ إذ في مرتبة سرديّته الأزلية يكون كلّ الموجودات هالكة وما كان حينئذ إلا ذاته القيوميّة؛ فأين للهالكات في تلك الدرجة معية معد تعالى؟!

أمّا ثانياً: فلأنّ كون شيء من شيء لا يستلزم أن يكون صفة له. وأمّا ثالثاً: فلاستحالة أن يكون ذاته تعالى وحدها موضوعاً لصفةٍ وإلّا لزم كون ذاته تعالى فاعلاً وقابلًا معاً مع انتفاء تعدد الجهات؛ وأمّا صفاته الحقيقة أو الاعتبارية التي دارت على الألسن فإنّما حصلت من مقاييسه تعالى إلى أمر آخر مثل اعتبار كونه مبدأ لانكشاف أمرٍ يصير

باعناً لإطلاق العلم عليه؛ وقس على هذا الباقي. «م ح ق»  
 ٣٥. هامش «س»: أي بالذات والزمان؛ إذ المعية باعتبار الزمان و  
 التقدّم باعتبار الذات.

٣٦. هامش «ج»: الحق الحقيق بالتصديق هو أن الواجب الوجود  
 واجب من جميع الوجوه واحد من جميع الجهات والاعتبارات  
 لا يتصوّر في ذاته تعالى شأنه تعدد و تغاير بحسب نفس الأمر وإن كان  
 اعتبارياً. نعم يلزم في العقل اعتبارات مختلفة متعددة وليس ذلك  
 تعدد و تغاير بحسب نفس الأمر، بل بمحض تعلم العقل و انتزاعه؛ و  
 لا يكفي ذلك التعدد العقلي في أن يتّصف ذاته بالفاعلية والقابلية اللتين  
 يستدعيان بحسب نفس الأمر والخارج جهتين؛ فإنّهما أمران خارجيان  
 لا بدّ من اختلاف محلّهما بحسب الخارج؛ فتأمل تعرّف. «منه»

.٣٧. التعليقات، ص ١١٧

٣٨. شرح أصول الكافي، ج ٣، ص ٨٢، ٩٨، ج ٤، ص ٩٢ و ج ٩، ص ٤٢٧.

٣٩. هامش «ج»: حاشهما أن يكون ما نقل مذهبهما كيف وكتبهما  
 مشحونة بخلاف ما نقله. نعم لواقع أمثال هذه الكلمات منها في بعض  
 الموارض ليس بالنسبة إلى أصل علمه تعالى، بل بالنسبة إلى بعض من  
 مراتب معلوماته. «م ح ق»

٤٠. هامش «ج»: كأنه إشارة إلى مفادة قولهم: «عنه البدو وإليه العود»، «هو الأول والآخر» وغير ذلك من الكلمات التاتمات؛ والشارح لم يحُم حول مراد المصنف وهو عنه بمراحل. «م ح ق»
٤١. هامش «ج»: قوله: «إلى القيامة» أي إلى أن حدث مانع من ذلك الجريان ولم تبق المادة قابلة لما يفيض من العقول؛ أو إلى القيامة الكبرى التي هي فناء أكثر أشخاص الممكناًت التي هي قابلة للفناء بمثل استيلاء طوفان من الريح أو الماء وأمثال ذلك؛ أو إلى القيامة الجزئية بالنسبة إلى كل أحد من الأشخاص الكائنة المعرضة للفساد؛ أو إلى أن تجري تلك الفيوضات إلى أن تقوم عند حد وتنتهي إليه مثل مرتبة الهيولي؛ وعلى الذكي الخبير لا يخفى حقيقة الحال ومراد المقال.
- «م ح ق»

٤٢. هامش «ج»: لا يمكن للعقل أن يتصور صدور قديم وبقاوئه يكون موقوفاً على عدم حادث؛ لأنَّه إنْ توقف على عدم الذي انتهى إلى وجود حادث فذلك العدم بحاله لم يتغير وهو قديم لكن انتهى ومن صيرورته منتهياً لا يلزم تغيير في أصل ذلك العدم؛ وإنْ أراد به أنَّ وجود ذلك الحادث يكون منافياً لذلك القديم ومصادراً له وذلك لا يتصور إلا في ما يكون من قبيل الصور الواردة على محل واحد أو من قبيل الأعراض وأوائل الموجودات التي تعدَّ من لوازم ذاته تعالى ليست من

قبيلهما.

ولو قيل: إنّه يجوز أن يكون موقوفاً على ذلك العدم القديم بشرط أن لا ينقطع.

قلنا: العدم من حيث هو عدم لا يكون شرطاً ولا يكون له مدخل في أمر؛ فلا معنى لمنافاة انقطاع العدم إلا منافاة وجود ذلك الحادث الذي ينقطع به ذلك العدم؛ ومنافاة وقوع أمر آخر إنما يتحقق إذا كان ذانك الأمران متضادين والتضاد هنا متضاد على ما علمت. «م ح ق»

٤٣. بحار الأنوار، ج ٥٨، ص ٧٠؛ ج ٧٠، ص ٦٧؛ شرح أصول الكافي، ج ٤، ص ٢٠٤؛ ج ٨، ص ١٥٨؛ عوالي الثاني، ج ١، ص ١٤٥ ومستدرك سفينة البحار، ج ٨، ص ٦٣.

٤٤. الشفاء، الطبيعتيات، الفن السادس (النفس)، المقالة الخامسة، ص ٢١٥.

٤٥. البيان والتعريف، ج ٢، ص ١٢٦ و الناج الجامع للأصول، ج ٤، ص ٢٢١ وج ٥، ص ٢٩٣.

٤٦. الإجازات النبوية، ص ٢٣٥؛ الأمالي (للسيد المرتضى)، ج ١، ص ٣٥؛ الإيضاح، ص ٩ و ١٠ و ١٨٢؛ عوالي الثاني، ج ١، ص ٥٦؛ كتز الفوائد، صص ١٠ - ١١ و وسائل الشيعة، ج ٧، ص ٥٠٨.

٤٧. بحار الأنوار، ج ٨٧، ص ١٩٩ و ٣٤٤.

- .٤٨. شرح سن النسائي، ج ١، ص ١٠٣: شرح نهيج البلاغه (ابن أبي الحديده)، ج ١، ص ٦١ و فيض القدير شرح الجامع الصغير، ج ٦، ص ٢٣٥.
- .٤٩. الإشارات والنبهات، ج ٣، ص ٣٣٧.
- .٥٠. هامش «ج»: لا يخفى أنَّ اللذِيْد قد يكون نفس الشيء فلا تحصل اللذَّة حينثُب بحصول صورته المساوية وإن كان صورته المساوية لذِيْداً من حيشَيْه أخرى؛ وهي إذا كان القصد أن تحصل صورة شيء مساوٍ له؛ فحيثُب تحصل اللذَّة بمجرد حصول هذه الصورة ونيلها من غير أن تجعل تلك الصورة وسيلة إلى أمر آخر ويلاحظ كونها وسيلة؛ فلا يرد ما نسجه وهو الشارح القليل البضاعة؛ فانظر إلى جرأة هذا الرجل كيف يجرئ على أمثال هذه الحكماء الراسخين؛ أعاذنا الله تعالى من سيئاتنا وسوء طوطينا. «م ح ق»
- .٥١. هامش «ج»: لا يخفى أنَّ المراد من الحصول هو أن لا يجعل تلك الصورة وسيلة لأمر آخر من حيث هي وسيلة. فأصل اللذَّة إذا لوحظت من حيث هي كان لذِيْداً و يصدق عليه معنى الحصول على ما حرَّنا. «م ح ق»
- .٥٢. الإشارات والنبهات، ج ٣، ص ٣٨٤.
- .٥٣. هامش «س»: في قوله تعالى إشارة إلى أنَّ أحد الطرفين كافٍ في إفادة المعنى المقصود. «منه رحمه الله»

٥٤. هامش «ج»: ويجوز أن يكون على بناء الفاعل: فمعناه - بعد ما يلحق بالمطلوب - لاتسأله عن قبل الأمور التي أنت بحسب الظاهر في مبادرتها ولا تكون تلك الأمور حيثني مهتمة لك حتى تهتم وتعتني بشأنها و تستئن عنها، بل صارت تلك الأمور مذهولة و متروكة عن خاطرك. «م ح ق»
٥٥. الإشارات و التنبهات، ج ٣، ص ٣٨٩
٥٦. الجوهر المستينة، ص ٣٥٩ و عدة الداعي، ص ٩٩
٥٧. الأمالي (للسيّد المرتضى)، ج ١، ص ٣٢٤؛ بحار الأنوار، ج ٣، ص ٣١٣؛ ج ٨٧، ص ١٩٠؛ مستدرك الوسائل، ج ٥، ص ٢٩٨ والمعجم المفهوس لأنفاظ الحديث النبوى، ج ٢٣، ص ٥٨.
٥٨. الشفاء، المنطق، الفن الثاني، المقولات، المقالة السادسة، الفصل الرابع، ص ٢٢٤
٥٩. الشفاء، الطبيعيات، الفن السادس (النفس)، المقالة الثالثة، الفصل الثامن، صص ١٣٣ - ١٢٤
٦٠. التعليقات، ص ٩٤
٦١. الشفاء، الطبيعيات، الفن السادس (النفس)، المقالة الأولى، صص ١٥٨ - ١٦٠
٦٢. بحار الأنوار، ج ٧٦، ص ٣١ و ج ٥٨، ص ٤٥

- .٦٣. بحار الأنوار، ج ٥٥، ص ٤٥.
- .٦٤. الأمالي (للشيخ الصدوق)، ١٢١؛ الأمالي (للشيخ الطوسي) ص ٣٢٤؛ بحار الأنوار، ج ٣٠، ص ١٣٢؛ ج ٤٥، ص ٤٩؛ ج ٣٩٣، ص ٢٨٣ و...؛ شرح أصول الكافي، ج ٧، ص ٣٧٧؛ كنز الفوائد، ص ٢١٢، ٢١٣ من لا يحضره الفقيه، ج ٢، ص ٥٨٥ و....
- .٦٥. بحار الأنوار، ج ٥٧، ص ٢٢ و ج ٧٨، ص ٣١.
- .٦٦. الأمالي (للشيخ الصدوق)، ص ٤٠٤؛ بحار الأنوار، ج ٢١، ص ٢٦؛ ج ٤٠، ص ٣١٨؛ ج ٥٥، ص ٤٧؛ الخرائج و المجرائح، ج ٢، ص ٥٤٢؛ روضة الوعظين، ص ١٢٧؛ شرح أصول الكافي، ج ٣، ص ٣٠٧ شرح مائة كلمة، ص ٥٠، ٥٠؛ المناقب (لابن شهر آشوب)، ج ٢، ص ٧٨.
- .٦٧. هامش «ج»: لا يخفى أن النقوس الناطقة بمنزلة مرآة مجلوّة في مقابلة عالم الأمر الذي بمنزلة الشمس الفائضة الأنوار وإن كان نور ذلك العالم القدسي فائضاً على جميع الذرات الكونية على السوية لكن شدة قبول ذلك النور إنما يتيسّر بشدة المناسبة؛ والمتخيّلة من حيث جسمانيته ليست لها مناسبة شديدة بذلك العالم حتى يتميّز من بين الجسمانيات الآخر بمزيدة استفاضة النور؛ فمزتها فيها إنما تكون من حيث كونها آلة لتلك المرأة المجلوّة؛ فینجلي النور المنعكس فيها بشدةٍ

ومزيةٌ كما إذا انعكس نور الشمس من الماء الصافي إلى الجدار القريب منه؛ فكما لا يتفوه متفطرٌ بأنه يجوز أن يكون هذا النور الزائد الذي قبل الجدار من نفس إنارة الشمس من غير أن ينعكس من الماء؛ فلذلك لا يتفوه هيئنا بمثل ما ذكر. «محقق»

٦٨. انظر: أسباب نزول الآيات، ص ٢١٣؛ تفسير ابن كثير، ج ٣، ص ٢٧٦؛ الدر المثور، ج ٥، ص ٢٢؛ السنن الكبرى، ج ٧، ص ٣٩٤؛ مجمع الروايات، ج ٥، ص ١٢ و مستند أبي داود، ص ٣٤٨.
٦٩. بخار الأنوار، ج ١٨، ص ٢٦؛ ج ٥٦، ص ٢١٤ و...؛ شرح أصول الكافي، ج ٥، ص ١١٨ و المناقب (ابن شهر آشوب)، ج ١، ص ٤١.
٧٠. بخار الأنوار، ج ١٨، ص ٢٦١ و المناقب (ابن شهر آشوب)، ج ١، ص ٤١.
٧١. التعليقات، ص ٢١٢.

٧٢. هامش «ج»: فلا جرم ينتهي إلى الأسباب الخارجية عنه التي ليست باختياره وتلك الأسباب لا تذهب إلى غير النهاية؛ فتنتهي إلى الاختيار الأزلي؛ فهذا عين المطلوب؛ فلا يضر. «محقق»

٧٣. هامش «ج»: يعني كان وجوده متحققاً في ضمن ذاته الخاصة؛ يعني إسم المشاهدة يقع على إدراك الذات الخاصة التي تكون الخصوصية مندمجة في ذاته كالأشخاص الجزئية؛ وأما الكليات

- فليست الشخصيات فيها إلّا من قبل المعارض الشخصية؛ فما أورد إنما نشأ من عدمأخذ العبارة المذكورة بموادها أو بمرادها. «مح ق»<sup>٧٤</sup>
- هامش «ج»: الحق أن ليس بين أجزاء الزمان التقدّم بالطبع كما لا يخفى على الواقف بالحقائق الحكمية. «مح ق»<sup>٧٥</sup>
- .٧٥. الثناء (المنطق)، الفن الثاني، المقالة السادسة، الفصل الرابع، ص ٢٦٦.
- .٧٦. عوارف المعارف، ص ٢٣٦.
- .٧٧. التعليقات، ص ١٧٠.

تصویری  
حکی



مَدْرَسَةُ الْجِيَّاشِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

أذكر الله تعالى أبا هريرة رئيس الائمة وأبا سعيد الساعدي في العصر الأول والثانية  
الموحد ولخوس المجري في اهتمامه بالنصرة أحكم عالم العمالق أيامه  
خلال ربع وسبعين من عمره وأعاد إنشاء مملكته الأولى في مصر وحيث أنها كانت تضم  
والصحراء الغربية في ذلك الوقت فلما توجه العرش بخلافات المأمور وحيث أنها كانت تضم  
اللاديم والشجرة وهي مدحنة ماضي العصور ونحوها ونظامها قائم فأداره على  
سررتها وفتحها وفتحها وفتحها وفتحها وفتحها وفتحها وفتحها وفتحها  
التي كانت تحيط بالشجرة التي كانت تحيط بالشجرة التي كانت تحيط بالشجرة  
التي كانت تحيط بالشجرة التي كانت تحيط بالشجرة التي كانت تحيط بالشجرة  
وكان العرش يحيط بالشجرة التي كانت تحيط بالشجرة التي كانت تحيط بالشجرة  
التي كانت تحيط بالشجرة التي كانت تحيط بالشجرة التي كانت تحيط بالشجرة

تصویر صفحه آغازین نسخه «س»

سی اکتوبر و چشم من الایل و الشیر و الشیر و الشیر و الشیر  
 همان و دوی فیضان و فیضان او و فیضان او و فیضان او و فیضان او  
 مولود امیر خواجه احمد سعید الحسینی از این کارهای عالیه خاصه شرک  
 شهر روحانیه و حسنیه سنت و سعیدیه نام دارد این کارهای عالیه  
 می باشد و از این کارهای عالیه این کارهای عالیه این کارهای عالیه  
 که از این از این کارهای عالیه این کارهای عالیه این کارهای عالیه  
 در این کارهای عالیه این کارهای عالیه این کارهای عالیه این کارهای عالیه  
 گیرید و از این کارهای عالیه این کارهای عالیه این کارهای عالیه  
 و شرک و شرک و شرک و شرک و شرک و شرک



تصویر صفحه پایانی نسخه ۱۰







سند ولد المدقق خذل المتن يانع شاعرها من اصحاب المدار وبره نازل من ملائكة الانوار  
 معاشرة نافذة كلامي غنده دعوه مثله في بحثه جواز النفيات والكلمات  
 المنشية للناس وفأين ولادهم ناما العاجي لالظاهر للفيصل العمير ففي منتصف العصيم ثانية  
 يكتلون في نافذة مشهورة من اصحابها في بحثها ما توصلت اليه في نافذة من  
 المستويات التي يراد بالاستخلاف العدد المثلث والشطر المثلث في القدر المثلث  
 والراجح والصلوة ونحوه فالمفهوم من ملائكة الفيصل عمير من الرايا وباها ملائكة  
 بالفتح كونه بحسب العدد المثلث ونحوه ففي المفهوم العمير كونه بحسب العدد المثلث  
 وذو كونه بحسب العدد المثلث سالواه عذر وذكره كاتبها في اعراف وارقام الاعداد  
 كهما ان اصل اصله طالع في ذلت ابن فلان كذا في المقدمة طالع في المقدمة كذا ونحوه  
 ان الفيصل غسل الفيصل سالواه عذر في هذا المقدمة كذا طالع في المقدمة كذا  
 الرايا كونه غسل الفيصل سالواه عذر في هذا المقدمة كذا طالع في المقدمة كذا  
 والراجح كذا وذو كونه بحسب العدد المثلث سالواه عذر في هذا المقدمة كذا طالع  
 دعوه في كل المقدمة كذا عذر وذو كونه بحسب العدد المثلث سالواه عذر في كل المقدمة كذا  
 الش اغزيل والمالي تسللته بغير الامر انتفع في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا  
 بحسب اسامي المقادير سالواه عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا  
 ففي المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا  
 سالواه عذر في كل المقدمة كذا  
 وذو كونه بحسب العدد المثلث سالواه عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا  
 والراجح كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا  
 دعوه في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا  
 ففي المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا  
 والراجح كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا  
 دعوه في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا عذر في كل المقدمة كذا

هذا

هو الكتاب المختار  
المسنون شرح الفقيه  
المختصر في المختار  
العام

فيendo الشارع العجم

الله الذي أفرزت المحبات بالفضلات على الله  
وليد عن جواهر الفضول وغوس النوى بآلامه كتم بالبصر  
أحكم نظامه العظيم بأمر حكمه على كل زيف وأخذه بغيره  
طله بكلمات الأمور في جميعها من العنان القسو والصلوة  
نبذة في كل فصل في الحكمة الشرعية صلوات الله ما ذكر  
على المؤمن لأهلاه التبر وليعبد فلما شهد العقول أبا زيد  
الطباطبائي الشافعية بن الشافع شرفا وجلاً لا يدركه وجلا الأوصي  
العلم التي يحكم النظر المنشور بحسبها الفتن البشري الكامل  
لعرف المختار المختار للبنية من يذهبها والنظم سلس المأساف  
لإعنان الشبه إلى قابتها وجب على كل عاقل أن يطلبها ومحضها  
بالشارة التي يحيى الأرضية من حصله فلما دخلت الشفاعة من ضئلة  
من خسر الشفاعة الآخرة وكان أفراد الله المندي إلى هذه الكفر  
الثائرين فلم يصون أهل الحسين التي تلبيون الذي لا يهم عثيله

الطباطبائي

تصوير صفحة آغا زين چاپ سنگی «طه»

وَإِن كُلَّمَتْ شَعْرَكَ فَهُمْ لَا يَأْدُونَ

كتل (الابرات) وهي صنف للبلاط (كمس) يحيى طلاقه بطبقة  
وصق عالي (مع مرحلة تغدو عاماً) (صل مسام) يحيى طلاقه  
لأبعاد العرضية (متر المتر) (بـ ١٦٠٠) شرمن طلاقه كاسيات (بـ ٣٠٠) و  
لبعض المتر (بـ ٢٠٠) وصل سبلة (بـ ٣٠٠) ما يتم من أقصى (٣٠٠) (بـ ٣٠٠)  
سلسلة (بـ ٣٠٠) يحيى الطلاق (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠)  
ما يتم من أقصى (٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠)  
قطعاً من بليلة (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠)  
لورثة (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠)  
والاضطرار (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠)  
قطعاً على الله (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠)  
اللباب (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠)  
طريق في (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠) (بـ ٣٠٠)  
المكتبة

## الدال الرجز الريج

أحمد الله الذي أشاهدك الماءيات بالفناه السابع على العقد فابعد  
جيام المقول وتفوز القوى سابق امر كل يوم بالبر الحكم نظام العالم يائ  
حکم على اليهوجه واحد من سور واحاطته بكتاب الامر ويرى اقامه على الماء  
والصور والصلوة على بيته اخذل من وفي الماء من الشسلون قاتمه ما تراه  
على الماء والارض والصور به . فدلل شهود الحق للعلم والطبع  
المستقيمه بأن العالم شرفا وجلاؤه واباهة وما يخصه من العدد المسبي  
بما يذكر بالتفاصي والتشرذم بخلقه الفنية البشر ، الكمال المعرفة المغایبين المأمور  
المترافقين بذاتها واتنالام سلسلة الاعيان المتباينة إلى غايتها ودرج  
علي كل عاقل ان يطلبها ويحصل على حقها يستعد بالسعادة القصوى  
الأخروي ومن حصل له فدرا فتش بالسعادة ومن ضيجه فعدم الدنيا  
والآخر وكانت الرسالة النبوية التي تطلب كلها التأهيلين فرق عيون  
اعيان الحفظين النبليسوف الذي ازعم بمثل الاعصار ليبيان المعانى  
وللإلهي بغيره ذلك الرواية بايانه كلامي هو الذي يأسى القواعد  
حتى لقب بالعلم الثاني استخدم الإمام بن حنبل عيناً في شكر الله سعيه  
واهتما ويعمل على فراسن الجنان مقلقاً ومثواه كثابة شفاعة من اسراره  
المجهولات ونجاة من اعراض المحن الاتحاد يا بالمجاهر كلها كالقصوى  
محترف اعلى ملوك النمور شامل لما احدث عليه متعالية ان بيانها  
الحصم المترى وطالب بليل عاليه تجحب في اصابتها الحدس القوي  
تحيرت العقول في غربستانه وغيرت الاذهام عن حل مشكلاته تكون  
معاناته في بعض ازمانه مخزنة ومرز حقايفي في دقادين اشاراته  
ممكنة متأصل الى الان ليبيان البيان عقده معضلاته وما يختبئ في  
الاذكار ببعض ابابل مغاراته فعرابي نكاده في خضم الاختبار  
مفصول وقطايف معاناته تجحب الى انتشار متفرق فامرته  
ان الكشف عن بعض مكنكه ازدواجها او ابعط عن حسان حزابه  
تجوابها مشتركة به شهادتها ينشر ملديات هرزو وظاهر محنيات

وَالْحَسْلُوَهُ عَلَيْهِ مِنْ اَوْفِي الْمَكَهِ وَفَصَلَ الْخَطَابِ  
وَفِي الْهَرَامِ حَمَابِ الدِّينِ اَوْدِي وَالْاَيْدِي وَالْاَيْدِي  
عَلَى يَدِ اَضْعَلِ لِطَلَابِ بَوَالْقَاسِمِ مِنْ حَطَمُ لَفَرِ  
الْفَاقِلِ الْكَامِلِ قَدَرِهِ عَلَى الْمُهَرِّبِ اَنْ سُلْطَانَ اَصْلَاهُ  
الْمُهَمَّنِ الرَّصَى الْاعْظَمِ بِحِرَالِ دِسِّ النَّذَى لِهِ  
كَمَلَهُ مُهَبَّهُ لَمْ يَبْيَعْ نَدَهُ لِنَ السَّامِعِ سِيدَ الْاثَّا  
سِبِّدَ اَسْكَعِيلَ الْمُجَسِّبِيَّ الْفَازِ اَنْ سِلِيمَ اَللَّهِ  
فَذَ الْمَارِبِينَ حَمَرِيَ اَفْتَارِيَعْ شَرِيَرِيَ رَجَبِيَهُ لَهُجَّتِ

# فُنْتَنْ

١. آیات
٢. روایات
٣. کسان، گروهها، کتابها و جایها
٤. اصطلاحات و موضوعات
٥. منابع و مأخذ



مَرْكَزُ تَحْقِيقَاتِ قُوْرْعُونِيَّةِ إِسْلَامِيَّةٍ

## ١. آيات .

|        |                                 |                                                                 |
|--------|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ٧٧     | نور / ٣٥                        | ٦٠ الله تُور السَّمَاوَاتِ                                      |
| ٨٩     | روم / ١١                        | الله يَيْدُ الْخَلْقِ ثُمَّ يُبَيِّدُهُ                         |
| ١٩٤    | مزمل / ٥                        | إِنَّا سَنُنْفِي عَلَيْكَ قَرْلًا تَبِعِيلًا                    |
| ٢٠٢    | قمر / ٤٩                        | إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ وَخَلَقْنَا إِنْ قَدِيرٌ                    |
| ٧٤     | بروج / ٢١                       | بَلْ هُوَ قُرْآنٌ تَحْيِيدٌ                                     |
| ٩٣، ٩٢ | فصلت / ٥٣                       | سَتُرُّهُمْ أَيَّاً نَّا فِي الْأَفَاقِ... أَوْ لَمْ يَكُنْ فِي |
| ٧٢     | سماً / ٣                        | فَلَا يَنْزَبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ                         |
| ٨٥، ٧١ | بقرة / ١١٧؛ آل عمران / ٤٧ و ... | كُنْ فَيَكُونُ                                                  |
| ١١٢    | انبياء / ٢٣                     | لَا يَسْقُلُ عَنْهَا يَفْتَلُ                                   |
| ٣٨     | غافر / ١٦                       | لِئَنَّ الْمُلْكَ الْأَيْمَنَ لِلَّهِ                           |
| ٧٤     | اعراف / ١٤٥                     | وَكَبَّنَا لَهُ فِي الْأَذَاجِ                                  |
| ١١٨    | فصلت / ١١                       | وَلِلأَرْضِ افْتَنَا طَوْعًا                                    |
| ٨٧     | اسراء / ٤٤                      | يَسْعِيْلُهُ السَّمَاوَاتُ السُّمِّيْعُ وَالْأَرْضُ             |
| ٧٣     | انبياء / ١٠٤                    | يَوْمَ نَطْرُى السَّمَاءَ كَطْنَى السُّجَلِ                     |



مرکز تحقیقات فتوغرافیه علوم اسلامی

## ٢. روايات

٦١

|                                                  |     |
|--------------------------------------------------|-----|
| ما قلعت باب خير بقرة جسدانية .....               | ١٩١ |
| من تقرب إلى شبراً .....                          | ١١٨ |
| من رأني في المنام .....                          | ١٨٨ |
| من مات فقد قامت قيامته .....                     | ٧٤  |
| يأتيني مثل صلصلة الجرس .....                     | ١٩٣ |
| يتمثل لي الملك رجلاً فكلمته .....                | ١٩٥ |
| يسُرِّذني ابن آدم بسب الدهر و أنا<br>الدهر ..... | ٨٨  |
| إذا نزل الرحي عليه كرب لذلك آتى .....            | ١٩٤ |
| العجز عن درك الإدراك إدراك .....                 | ٩٦  |
| أعددت لمبادي الصالحين .....                      | ١١٤ |
| أنَّ اللَّهَ تَعَالَى سَبْعِين حِجَاباً .....    | ١٨٤ |
| حجابه التور .....                                | ١٨٥ |
| فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الدَّهْرُ حَقِيقَةً .....   | ٨٨  |
| كثُرَ كثراً مخفيَاً فأحبيبَ أنْ أَعْرِفَ ..      | ٩٦  |
| لَا يزال العبد يتقارب إلى بالنواقل ...           | ١٩١ |
| ما رأيت شيئاً إلا وقد رأيت الله قبله ..          | ٦٢  |



مَرْجَعِيَّاتُهُ قَوْرَاعُونِيَّةٌ

### ٣. كسان، مجموعها، كتابها و جایها

|                               |                                               |
|-------------------------------|-----------------------------------------------|
| الأذكياء.....                 | آدم.....                                      |
| اسماعيل الحسيني الفازاني..... | آل.....                                       |
| الإشارات.....                 | أبو القاسم الكركاني.....                      |
| الأشاعرة.....                 | أبوالمظفر سلطان يعقوب بهادر خان ..            |
| الأصحاب.....                  | أبرس علي بن سينا / شيخ الرئيس /               |
| أعظم الملائكة.....            | الشيخ ، <sup>٤</sup> ٣٥ ،٩٧ ،٩١ ،٨٩ ،٥٨ ،٤٥ ، |
| أعلام الهدى.....              | ٩٩ ،١٢٦ ،١٢٣ ،١١٥ ،١٠٩ ،١٠٣ ،١٠٠              |
| الأنفاطرون.....               | ١٢٤ ،١٨٢ ،١٥٧ ،١٤٥ ،١٣٩ ،١٢٨                  |
| الإلهيون.....                 | أبو نصر الفارابي / معلم الثاني /              |
| الأنباء / الرسل.....          | المصنف / الشيخ . <sup>٤</sup> ٣٨ ،١٢ ،٤ ،     |
| أولو الأيدي الآيات.....       | ٤٤ ،٥١ ،٥٦ ،٥٨ ،٥٥ ،٥٢ ،٤٩                    |
| أهل الجنة.....                | ٦٣ ،٧٥ ،٧٥ ،١٣٦ ،١٣٧ ،١٧٤ ،١٧٢ ،٢٠٢ ،١٠٦      |
| أهل الحق.....                 | ٢٢٤ ،٢٢٠ ،٢٢٢                                 |
| أهل المدينة.....              | أبو علي الفارمي.....                          |
| ١٠ .....                      | ٢٢٩ .....                                     |

|                                                           |                                                 |
|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| ٣٣..... ذوي البصائر الكاتبة                               | ٧٦، ٦٣..... أهل الشامدة                         |
| ٢٣٧..... الراسخون                                         | ١٢٧..... أهل الملل والشائع الحقة                |
| ٧٤..... السعر                                             | ٧٤..... أهل النار                               |
| ١٩٥..... الشارع                                           | ٦٠..... بعض المتألهة                            |
| ١١١..... شرح الإشارات                                     | ٢٠٦..... بعض المتكلمين                          |
| ١٣٦، ٨٢، ٥١، ٤٩، ٤٤، ٣٨..... الشفاء                       | ٧٢، ٣٢..... بعض المحققين                        |
| ٢٢٢، ١٧٤، ١٣٧..... الشيخ الصداني                          | ١١٢..... بعض المشائخ                            |
| ٢٢٩..... الشيخ العربي                                     | ٢٠٢، ١٧٢، ٥٦، ٣٥، ١٢٠..... التعليقات            |
| ١٧٤، ٧٤..... الشيخان (أبو علي بن سينا و أبو نصر الفارابي) | ٢٣٤..... الجبرائيل                              |
| ٦٩، ٥٨، ٥٥، ٣٩..... الصديق                                | ١٩٠، ١٢٧..... جماعة من المرضى                   |
| ٩٦..... الصديقون المارفون                                 | ١٦٤..... الجمهور                                |
| ٩٣..... الصوفية                                           | ٢٣..... جمهور الحكماء                           |
| ٦٢..... الطباع المستقيمة / المقول السلية                  | ٩٧..... جمهور المتكلمين                         |
| ٣... العارفون                                             | ٣٣..... جمهور المنطقيين                         |
| ٢٢٨، ١١١، ٦٤..... عامة الخلاائق                           | ٢٣٢..... الجنة                                  |
| ١٢٥..... العياد                                           | ٧٤..... الحكماء                                 |
| ٢٠٣..... عباد الله / العياد الصالحون                      | ٤، ١٢، ٣٥، ٣٨، ٤٠، ٥٨، ٤٠..... الحكماء الإلهيون |
| ٢٣٩..... العرف                                            | ١١٥..... الحكماء الطبيعيون / الطبيعيون          |
| ٢٠٨، ١٩١، ٥٦، ١٧..... العقلاء                             | ٩١، ٨٩..... الحكماء المتألهون                   |
| ٧٤، ١٢..... العلماء الراسخون                              | ٩٠..... الخصم                                   |
| ٩٣..... العلماء الظاهريون                                 | ٢١٠..... خرافق العياد                           |
| ٢٢٨..... العلي                                            | ٦٢..... ذُحْيَة الكلبي                          |

|                           |                           |
|---------------------------|---------------------------|
| عوارف المعارف.....        | ٢٢٩                       |
| العام.....                | ٢٢٨                       |
| المساكن.....              | ٦                         |
| الفحول.....               | ١٢٤                       |
| العشائين.....             | ٢٣٠                       |
| الفرق.....                | ٢٠٦                       |
| المعتزلة.....             | ٢٠٧، ٢٠٢                  |
| القوم.....                | ٩٢، ٨٩، ٤٩                |
| الملائكة.....             | ١٢٥، ١٢٣، ٨٦، ٧٤، ٧٣      |
| المتاخرون.....            | ١١٥                       |
| المتكلمون.....            | ٩١، ٨٩                    |
| المحسنين.....             | ١١٨                       |
| المحشر.....               | ٣                         |
| المحقق الطرسى.....        | ١١١                       |
| المحققون.....             | ٩، ٤                      |
| محمد / رسول الله / نبی .. | ١١١، ٨٤، ٣                |
| اليونانية.....            | ١٠٧                       |
| الناس.....                | ١٧٧، ١٦٢، ١٥٣، ٨٧، ٨٦، ١١ |
| التحققون.....             | ٢٢٨، ١٨٦                  |
| الملائكة المسمية.....     | ٨٦                        |
| الملائكة الروحانية.....   | ٨٦                        |
| المنافقون.....            | ١٢٧، ١٢٦                  |
| المنافقون.....            | ١٢٥                       |
| المنافقون.....            | ٢٠٧                       |
| المنافقون.....            | ١٢٣                       |
| المنافقون.....            | ٨٦                        |
| المنافقون.....            | ٧٤                        |
| المنافقون.....            | ٧٣                        |
| المنافقون.....            | ١٢٥                       |
| المنافقون.....            | ١٢٣                       |
| المنافقون.....            | ٨٦                        |
| المنافقون.....            | ٧٤                        |
| المنافقون.....            | ٦                         |



مرکز تحقیقات فتوی و علوم اسلامی

## ٤. اصطلاحات و موضوعات

|                    |                             |                              |                            |
|--------------------|-----------------------------|------------------------------|----------------------------|
| ١٣.....            | الاتحاد العلم.....          | ٣٥، ١٢.....                  | الآثار الخارجية.....       |
| ١٣.....            | الاتحاد المعلم.....         | ٢٢٧، ٢٣٦.....                | الآخر.....                 |
| ٤٢.....            | الاتحاد المهمة مع واحد..... | ١٩٥، ١٤٤، ١٥٧، ١٨٨، ١٦٥..... | الآل.....                  |
| ٣١.....            | التصف المهمة بالإمكان.....  | ٢٢٥                          |                            |
| ٣١.....            | التصف المهمة بالرجود.....   | ١٨١، ١٨٠، ١٧٩، ١٧٨.....      | الآل الجسمانية.....        |
| ٢٩.....            | التصف بالإمكان.....         | ١٦٤.....                     | آلة الحسن.....             |
| ٢١٥، ١٠٥، ٢٣.....  | الاتصال.....                | ١٨٨.....                     | آلة النفس.....             |
| ٢٣٤.....           | اتصال التقسي.....           | ١٩٥.....                     | الآل الجمادية.....         |
| ٢١٦.....           | اتصال الذاتي.....           | ٨٨.....                      | ابتداء وجود المرجودات..... |
| ٢١٦.....           | اتصال الرجود.....           | ١٩٦، ٣٨.....                 | الابداع.....               |
| ٢١٥.....           | اتصال الحسبي.....           | ١٣٠.....                     | الأبدان النباتية.....      |
| ١٩١.....           | اتصال الروحاني.....         | ٢١١، ٢١٠، ١٣٧.....           | الإيصار.....               |
| ٢١٥، ١٩٣، ١٩١..... | اتصال العقلي.....           | ٤٤.....                      | الإيهام.....               |
| ٢١٦.....           | اتصال المعنوي.....          | ١٨٩.....                     | الاتحاد.....               |

|                                       |                              |
|---------------------------------------|------------------------------|
| الاتصال من يقبل المهمة.....           | ٢١٥                          |
| الاتصال من يقبل الرجود.....           | ٢١٥                          |
| إثبات وجود البارئ.....                | ٨٩                           |
| الاتجاه في الرجود الخارجي.....        | ٧٨                           |
| الأجرام السماوية.....                 | ٨٦                           |
| أجزاء الزمان.....                     | ٢٢١، ٧٩                      |
| الأجزاء الغير المتاهية المقدارية..... | ٨٣                           |
| أجزاء القوام.....                     | ٥٢                           |
| أجزاء الكل.....                       | ٧٩                           |
| أجزاء المتصل الواحد.....              | ٨٤                           |
| الأجزاء العقلية.....                  | ٤٧                           |
| إجمال العلم.....                      | ٢٠١                          |
| الاحتياج.....                         | ٣٦                           |
| احديذ الذات.....                      | ٢٢٥، ٢٢٠                     |
| الإحسان.....                          | ١٩٥، ١٩٤، ١٤٤، ١٣٨           |
|                                       | ١٨٠، ١٧٨                     |
| الإحساس الباطني.....                  | ١٧٨                          |
| الأحكام الشرعية.....                  | ١١٢                          |
| الاختيار.....                         | ٢٠٦، ٢٠٥، ٢٠٤، ٢٠٣، ٢٠١      |
| الاختيار الأزلية.....                 | ٢٠٦، ٢٠٥، ٢٠٣                |
| الاختيار الحادث.....                  | ٢٠٦                          |
| الأخلاق.....                          | ١٣٤                          |
| الإدراك.....                          | ١٠٤، ١٠٣، ٩٩، ٩٨، ٩٧، ٩٦     |
| إدراك المعاني.....                    | ١٤٧، ١٣٩                     |
| إدراك المعاني الجزئية.....            | ١٣٧                          |
| إدراك الماء.....                      | ١٥٥                          |
| إدراك الماء العليل.....               | ١٧٩، ١٨٦، ١٧٢، ١٨٧           |
| إدراك الماء العليل.....               | ٢٣١، ٢٢٧، ٢١٣، ٢١١، ٢١٠، ٢٠٩ |
| إدراك الماء العليل.....               | ١٧٠                          |
| إدراك الباطني.....                    | ١٥٦، ١٣٩، ١٣٧                |
| إدراك الجزيئات.....                   | ١٢٩، ٦٩                      |
| إدراك الحسن المشترك.....              | ١٦٥                          |
| إدراك الحسبي.....                     | ١٢١، ١٠٤                     |
| إدراك الحيوان.....                    | ١٣٧                          |
| إدراك الذاتية.....                    | ٩٨                           |
| إدراك الذات.....                      | ٢٣١                          |
| إدراك الصورة.....                     | ١٤٧، ١٤٠، ١٣٨                |
| إدراك الظاهر.....                     | ١٣٨، ١٣٧                     |
| إدراك العام.....                      | ٢٠٨                          |
| إدراك العقلي.....                     | ١٨١، ١٨٠، ١٠٤                |
| إدراك القرة البصرية.....              | ١٦٣                          |
| إدراك الكليات.....                    | ١٢٩                          |
| إدراك اللامسة / الإدراك اللامسي.....  | ١٤٥                          |
|                                       | ٢٠٩                          |
| إدراك اللذيد.....                     | ٩٨                           |
| إدراك المادييات.....                  | ١١٩، ٧٠                      |
| إدراك المشاعر الظاهر.....             | ١٤٩                          |
| إدراك المشاهد.....                    | ٢٠٩                          |
| إدراك المعاني.....                    | ١٤٧، ١٣٩                     |
| إدراك المعاني الجزئية.....            | ١٣٧                          |

|                                  |                       |
|----------------------------------|-----------------------|
| إدراك الملائم.....               | ١١٥، ١٠٦، ٩٧.....     |
| إدراك المتأخر.....               | ٩٧.....               |
| إدراك الواجب.....                | ٢١١، ١٠٢، ٩٦، ٦١..... |
| إدراك الوجه.....                 | ١٤٠.....              |
| إدراك المجرد.....                | ٢٠٨.....              |
| الإرادة الأزلية.....             | ٢٠٦، ١٩٧، ٧١.....     |
| الإرادة السرمدية.....            | ٢٠٥.....              |
| إرادة الواجب.....                | ٢٢٣، ٢٠٣، ١١٢.....    |
| ارتباط الوجود.....               | ٢٢.....               |
| الارتسام.....                    | ١٦٦، ١٢٦.....         |
| ارتفاع الجزء.....                | ١٦.....               |
| ارتفاع الكل.....                 | ١٦.....               |
| الأرض.....                       | ١٩٨، ١٢٤، ١١٨.....    |
| الأرواح الضعيفة.....             | ١٦٢.....              |
| الأرواح العامية.....             | ١٦٢.....              |
| إزالة الحجب.....                 | ١١٧.....              |
| أسباب الحوادث.....               | ٢٠٠.....              |
| أسباب الخارجية.....              | ٢٠١.....              |
| أسباب المهمة.....                | ٦٥.....               |
| الاستحقاق الذاتي.....            | ٢٠٢.....              |
| استحقاق الوجود.....              | ٢٢٣.....              |
| استخراج الأصل.....               | ١٧٤.....              |
| استخراج الفرع.....               | ١٧٤.....              |
| الاستدلال.....                   | ٢٠٩، ٢٠٨، ٢٠٧.....    |
| الاستدلال بآيات.....             | ٩٢.....               |
| الاستدلال بالأثار.....           | ٨٩.....               |
| الاستدلال بالحق على الخلق.....   | ٩٢.....               |
| الاستشهاد بالحق.....             | ٩٢.....               |
| استعدادات المحل.....             | ٢١٤.....              |
| الاستفادة.....                   | ١٨٧، ٢٥.....          |
| الاستفاضة.....                   | ١٩٢.....              |
| استكمال النفس.....               | ١٢٩.....              |
| استناد الأفعال الاختيارية.....   | ٢٠٢.....              |
| الاستبatement.....               | ١٣٥.....              |
| الاسم.....                       | ٢٣١، ٢٣٠.....         |
| أسماء الله.....                  | ٢٢٨، ١٠٣.....         |
| الإشارة إلى الروح.....           | ١٢٠.....              |
| الإشارة الحسية.....              | ١٥٨.....              |
| اشتياق النفس.....                | ١٠٨.....              |
| الإشراق.....                     | ١٩٦، ١٢٨.....         |
| أصعب المذكرات.....               | ١٠٤.....              |
| الأصل.....                       | ١٧٤.....              |
| أظهر المذكرات.....               | ١٠٤.....              |
| اعتبار الواجب ذاتاً وصفاتاً..... | ٢٢٤.....              |
| الاعتقاد التقليدي.....           | ٢٢٨.....              |
| إعدام العدم.....                 | ٢٣٨.....              |
| الأعيان.....                     | ٢٠٢، ٥٩، ٧، ٤.....    |
| الإفادة.....                     | ١٨٧، ٢٥.....          |

|                                 |                                |
|---------------------------------|--------------------------------|
| الإفراقة.....                   | ١٩١                            |
| الأفعال الباطنة.....            | ١٥٧                            |
| أفعال الواجب.....               | ١١١                            |
| الأفق.....                      | ٨٥                             |
| الأفق الأسفل.....               | ٢٣١                            |
| اقتضاء العدم.....               | ٤٠                             |
| أقرب الأشياء.....               | ٧٦، ٥٣                         |
| أنساق الحكمة.....               | ١١                             |
| أنساق الصرف.....                | ١٨٩                            |
| أنوى الإدراكات.....             | ١١٥                            |
| أنوى الوجودات.....              | ٢٢٦                            |
| أنكل الذوات.....                | ١١٦                            |
| أنكل الوجود.....                | ٢١٧                            |
| الذناد النفس.....               | ١٠٠، ١٠٩                       |
| الألم.....                      | ١٠٧، ٩٧                        |
| الإلهام الإلهي.....             | ١٣٤                            |
| الامتناع الذاتي.....            | ٣٦                             |
| الأمر.....                      | ١٨٤                            |
| الإمكان.....                    | ٨٧، ٥٠، ٤٨، ٣٦، ٣٠، ٢٩         |
| الأمور الغير المتأتية.....      | ٧٩                             |
| الأمور المحسوسة.....            | ٢١٣                            |
| الأمور المحصلة.....             | ٦٦                             |
| انتفاء الخاص.....               | ٩٥                             |
| انتفاء العام.....               | ٩٥                             |
| الانتفاش.....                   | ١٣٥                            |
| انتفاش المقول.....              | ١٩٦                            |
| الإنسان.....                    | ٢٠، ١٧، ١٦، ١٥، ١٤، ١٣، ١١     |
| الافتراض.....                   | ٩٧، ٨٦، ٦٦، ٤٣، ٤٢، ٢٣، ٢٢، ٢١ |
| الافتراض المتخيل.....           | ١٥٦                            |
| الافتراضية المحسضة.....         | ١٥٧                            |
| الإنسانية / البشرية.....        | ١١٣، ١٠٢، ٢٢، ٧                |
| الافتراضية.....                 | ١٦٠، ١٥٦، ١٥٣، ١٤٧، ١٢٩، ١٢٣   |
| الانطباع.....                   | ١٧٥                            |
| الانطباع الماديّات.....         | ١٤٧                            |
| الانفصال.....                   | ٢٣                             |
| الانفعال.....                   | ١٤٤، ١٣٥، ١٢٣                  |
| انفعالات الموضوع.....           | ٢١٤                            |
| انفكاك الوجود.....              | ٢٣، ٣٢                         |
| الانتقام.....                   | ٢١٥، ١٥٨                       |
| الافتراض الصورة الإدراكيّة..... | ١٨٠                            |
| الافتراض الواجب.....            | ٥١                             |
| الافتراض علم الواجب.....        | ٩٥، ٧٢                         |

|                                   |                                          |
|-----------------------------------|------------------------------------------|
| ٢١٨، ١٧٠، ١٦٩، ١٦٨، ١٦٤، ١٦٢      | ٥٢، ٤٩.....افتراض وجود                   |
| ٢٢٧                               | ٢١٠، ٢٠٦.....الانكشاف التام              |
| ٣٧.....بحث الوجود.                | ٢٣٤.....أنواع التغير                     |
| بـدن، ١١٩، ١١٣، ١١١، ١٠٨، ٨٢، ١١٨ | ٢٢٦.....إياته الواجب                     |
| ١٤٠، ١٢٤، ١٢٣، ١٢٢، ١٢١، ١٢٠      | ٧٣.....أوائل المرجودات                   |
| ١٧٩، ١٦٢، ١٦١، ١٦٠، ١٤٥، ١٤٤      | ٢٩، ٢٣.....الأوصاف الاعتبارية            |
| ٢٢٦، ٢٢٣، ١٧٧                     | ٩٥.....أوصاف الواجب                      |
| البدن الإنساني.....١٢٨            | ١٩٤.....أوضاع البشر                      |
| البدن الجسماني.....١٨٨            | ٢٢٥، ٢٢٣، ٢١٥.....الأول                  |
| برهان التطبيق.....٧٨              | ٨٥.....أول الأجسام                       |
| برهان الترجيد.....٥٢، ٥٠، ٤٧      | ٢٣٥.....أول الأسباب                      |
| برهان تناهي الأبعاد.....٧٨        | ٨٦.....أول الكائنات                      |
| البصر... ٢١١، ١٩١، ١٦٣، ١٤٤، ١٤٢  | ٢٢٧.....الأول في التعقل                  |
| البطلان.....٢٢٨، ٢٢٧              | ٢٢٢.....الأولى بالوجود                   |
| البطرون.....٦٤، ٦٣، ٦٢            | ٢٠٤.....الإيجاب                          |
| السيد.....٢٢١، ٧٨، ٧٦، ٤٤، ١٠     | ٢٢٤، ٨٥، ٨١، ٣١، ٣٠، ٢٥.....الإيجاد      |
| البعد المطلقاً.....٢٢٢            | ٢٢٥.....                                 |
| البعد بالذات.....٢٢١              | ١٩٧.....إيجاد الواجب                     |
| البعد المكاني.....٢١٥             | ١٨٩.....الإيجاء                          |
| البعدية.....٢٤                    | ١٨٩.....الإيجاه الصنعي / إيجاه الصُّنْعَ |
| البعدية في الزمان.....٢٢١         | ١٩٠.....الإيجاه التطبيقي                 |
| البقاء.....٧٦                     | ٣٩، ٣٨.....الأيس / التأييس               |
| البقاء السرمدي.....١١٧            | ١٥٦، ١٥٣.....الأين                       |
| بقاء مهنة الكل.....١٧             | ١٥٦، ١١٢، ٩٣، ٦٣، ٦٢، ٥١.....باطن        |

|                                    |                         |                                              |
|------------------------------------|-------------------------|----------------------------------------------|
| الرَّتْب                           | ١٢                      | بُودن                                        |
| تَرَبَّ الْأَسْبَاب                | ١٢١، ٢٦                 | التَّأْثِير                                  |
| تَرَبَّ الرَّجُود                  | ١٧٩                     | تَأْثِيراتُ الْأَجْرَامِ السَّمَارِيَّة      |
| الرَّتِيب                          | ٢٣٤                     | التَّأْخِير                                  |
| الرَّتِيبُ الْخَارِجي              | ٣٠، ٢٩                  | تَأْخِيرُ الْوَرْجُوب                        |
| الرَّتِيبُ السَّبِيِّ وَالْمَسِيِّ | ٨٤، ٢٠، ١٦              | التَّأْخِيرُ الذَّاهِي                       |
| الرَّتِيبُ الْقَلِيلِي             | ٢٠                      | التَّأْخِيرُ الزَّمَانِي                     |
| تَرِيَتِيبُ الْمُوجَدَاتِ          | ١٨٣                     | التألِيف                                     |
| تَرْكُبُ الْوَاجِب                 | ٢٣٤، ٢٠٠                | التجَدُّد                                    |
| الترَكِيب                          | ٢٠٨                     | التجْرِيَة                                   |
| تسْبِيحُ الْوَاجِب                 | ٥٧                      | تَجْرِيدُ الْوَاجِب                          |
| الشَّارِكُ فِي الْمَهِيَّةِ        | ١٥٧                     | التجْرِيد                                    |
| الشَّيْبِيَّة                      | ٢١٠، ١٨٥                | تَجلِّي                                      |
| الشَّكْلُ                          | ١٠٣، ٨٤                 | تَجلِّيُ الْوَاجِب                           |
| تصْرِفُ الْعُقْلِ                  | ٢٢٨                     | التحلُّلُ بِصَفَاتِ الْوَاجِبِ وَأَسْمَانِهِ |
| التصْرُور                          | ٢٢٩                     |                                              |
| تصْرُورُ الْعُقْلِ                 | ١٦٨                     | التحلِيل                                     |
| تصْرُورُ الْمَجَرَدِ               | ١٥٨                     | التحْيَز                                     |
| تصْرُورُ الْمَهِيَّةِ              | ٢٠٥، ٢٠٠                | تَخَلُّفُ الْحَلَةِ الثَّالِثَةِ             |
| تصْرُورُ الرَّجُودِ                | ١٤٢، ١٣٩، ١٣٨           | التَّنْثِيل / الْخِيَال                      |
| التصْرُورُ الْخَيَالِيِّ           | ١٥٩، ١٥٦، ١٥٤، ١٥٢، ١٥٠ |                                              |
| التعاقب                            | ١٧٣، ١٧٠، ١٦٩، ١٦٨، ١٦٤ |                                              |
| التعْبِير                          | ١٩٢، ١٧٨، ١٧٧           |                                              |
| تَعْرِيفُ الْقَبْلِ                | ١٠                      | تَدْبِيرُ الْمَنْزِل                         |

|                                         |                  |
|-----------------------------------------|------------------|
| تَعْطُلُ الْحَوَاسِ                     | ١٦٥، ١٦٤         |
| التَّعْقِلُ                             | ١٩٢              |
| تَعْقِلُ الْمَقْدُورِ                   | ٢٢٠              |
| تَعْقِلُ الْمَهِيَّةِ                   | ١٤               |
| تَعْقِلُ الرَّجُودِ                     | ١٤               |
| الْتَّعْلُقُ                            | ١٢٤، ٥٨          |
| الْتَّعْلِيمُ                           | ١٨٧              |
| الْتَّعْنِينُ                           | ١٨٥، ٦٦، ٥٠، ٤٤  |
| تَغْيِيرُ عِلْمِ الْوَاجِبِ             | ٦٩، ٦٨           |
| تَفَارِقُ الْأَدْرَاكِ                  | ١٠٤              |
| تَفَارِقُ الْمَدْرَكِ                   | ١٠٤              |
| تَفَارِقُ الْمَدْرَكِ                   | ١٠٤              |
| تَفَرُّقُ الْأَصْلَالِ                  | ١٤٥              |
| الْتَّفْصِيلُ                           | ١٥٢              |
| الْتَّفْكِيرُ                           | ١٦٣              |
| الْتَّقْدِيمُ                           | ٢٢٤              |
| التَّقْدِيمُ الذَّاتِيُّ                | ٢٠               |
| تَقْدِيمُ الصَّفَةِ الاعْتَبارِيَّةِ    | ٢٢               |
| تَقْدِيمُ الْعَارِضِ                    | ٢٩               |
| تَقْدِيمُ الدَّمِ                       | ٣٩               |
| تَقْدِيمُ الْكُلِّ                      | ٧١               |
| تَقْدِيمُ الرَّجُودِ                    | ٢٣، ٢١           |
| تَقْدِيمُ الرَّجُودِ عَلَى الْمَهِيَّةِ | ٢٠               |
| تَقْدِيمُ الرَّجُودِ عَلَى الْوَاجِبِ   | ٣٠               |
| تَقْدِيمُ الْمَذَادِ                    | ٢٠٢              |
| تَقْدِيمُ الْمَذَادِ                    | ٢٢٣، ١٧١، ٦٥، ٦٦ |
| تَقْدِيمُ الْمَذَادِ                    | ٢٢٢              |
| تَقْدِيمُ الْمَذَادِ                    | ٢٢٢              |
| تَقْدِيمُ الْمَذَادِ                    | ٨٤، ٨١           |
| تَقْدِيمُ الْمَذَادِ                    | ٢٠، ١٦، ١٦       |

|                     |                         |                     |                          |
|---------------------|-------------------------|---------------------|--------------------------|
| الحاسن بالفعل.....  | ١٣٧                     | الجزء.....          | ٢٣٢، ٧١، ٥٢، ٤٦، ٥٣      |
| الحاسن بالقررة..... | ١٣٧                     | الجزء التحليلي..... | ٧١                       |
| الحافظة.....        | ١٧١، ١٥١، ١٤٨، ١٣٧      | جزء المهيأة.....    | ١٨                       |
|                     |                         | الجسم.....          | ١٣٧، ١٢٦، ٨٨، ٧٧، ٦٦، ٤٨ |
|                     |                         | الحال.....          | ١٩٥، ١٨٢، ١٨١            |
|                     |                         | الحالية.....        | ١٧٥                      |
| الحجاب.....         | ١٦٠، ١٥٩، ١٢٤، ١١١، ١١٠ | الجسم المحسوس.....  | ٦٦، ٢٢                   |
|                     |                         | الجسم النامي.....   | ٩٦                       |
|                     |                         | الجمانوي.....       | ٧٢، ٨٨، ١٥٨، ١٨٠، ١٨١    |
|                     |                         | الجنسية.....        | ١٩٥                      |
| الحد النام.....     | ٢٣١                     | الجبل.....          | ١٣٥، ١٣٣                 |
| حد الجهر.....       | ٣٥                      | الجنة.....          | ٢٢٦، ٢٢١                 |
| الحد المشترك.....   | ١٩٣                     | حدود المسافة.....   | ١٢٢، ١٢١، ٦٦، ٢١، ١٨، ٩  |
| الحدس.....          | ٢٠٨، ١٧٤                | الحركة.....         | ١٦٩، ٩، ٨                |
| الحدث.....          | ٢٣٤، ٢٠٣، ١٠٣، ٤٠       | حركة الروح.....     | ١٢٠                      |
| الحدث الذاتي.....   | ٤٠                      | حركة الفلك.....     | ٢٣٥، ٢٠١                 |
| الحدث الرماني.....  | ٤٠                      | الحساب.....         | ٢٢٦                      |
| حدود المسافة.....   | ١٦٦                     | حسن الباطن.....     | ١٨٠، ١٦١، ٥٥، ١٥٤        |
| الحركة.....         | ١٦٩، ٩، ٨               | حسن البصر.....      | ١٦٦، ١٥٣، ١٤٠            |
|                     |                         | حسن الظاهر.....     | ١٥٦، ١٥٥، ١٥٤، ١٥٢       |
|                     |                         | الجهة.....          | ٢٠٦، ١٥٩                 |
|                     |                         | الحادث.....         | ٢٠٤، ٢٠٣، ٢٠٠، ٧٩، ٧٣    |
|                     |                         | الجهة.....          | ٢٣٣، ٢٠٦                 |

- الحكمة العملية ..... ١٦١، ١٦٢، ١٦٥، ١٦٧، ١٦٨  
 الحكمة المدنية ..... ١١  
 الحكمة النظرية ..... ٧، ٣  
 الحكمة عملية ..... ٧  
 الحكيم ..... ٧٣، ٧٤  
 الحلم ..... ١٧٥  
 الحلول ..... ٢٣٠، ١٨٦، ١٨٠  
 حمل المهمة على الرجود ..... ٤٢  
 العمل على كثرين ..... ٤١  
 حراس الخمسة ..... ١٦٤، ١٣٧  
 الحراس الظاهر ..... ١٦٧، ١٦١، ١٤٠  
                        ١٧٨، ١٧٠  
 الحيوان ..... ٥٢، ٤٨، ٤٦، ٤٥، ٢٣، ٢٢، ١٧، ١٧  
                        ١٤٥، ١٣٧، ١٣٣، ١٠٤، ٨٦  
                        ٦٦  
                        ٢٣  
 الحيوانية ..... ١٠٢، ١٧  
 الخارج ..... ٨٥، ٧٩، ٧٥، ٦٨، ٦٠، ٤٧، ١٠  
                        ١٣٨، ١٢٧، ١٣٦، ١٣٥، ١٢٥  
                        ١٦٧، ١٦٥، ١٦٤، ١٥٦، ١٥٠، ١٤٩  
                        ٢٠٥، ٢٠٣، ١٩٨، ١٩٣، ١٧٩، ١٧٧  
                        ٢٢٨، ٢٢٥، ٢٢٠، ٢١٧، ٢٠٧  
 الخارجي ..... ٧٩، ٧٨، ٤٧، ١٤، ١٣  
 الخارجي اللازم ..... ١٠٤  
 الخارجية ..... ١١١، ٧١، ٣٤، ٧، ٩
- الحسن المشترك ..... ١٤٣، ١٢٨، ١٣٧  
                        ١٦٨، ١٦٧، ١٦٦، ١٦٤، ١٤٩  
                        ١٩٣، ١٧٨، ١٧٢، ١٧١، ١٦٩  
 الحسن / الحاس ..... ١١٤، ١٠٢، ١٠١  
                        ١٤٠، ١٢٨، ١٣٦، ١٢٨، ١٢٠  
                        ١٥١، ١٤٩، ١٤٨، ١٤٦، ١٤٣، ١٤  
                        ١٦٤، ١٥٩، ١٥٧، ١٥٤، ١٥٣، ١٥٢  
                        ١٨٢، ١٧١، ١٧٠، ١٦٧، ١٦٦  
                        ١٩٣، ١٨٤  
 الحصول ..... ٢٦  
                        ٢٢٥، ١٢٢، ١٠١، ٩٣، ٩١  
 الحق ..... ٢٢٦  
 حق الأول / الحق الواجب / الحق بالذات ..... ٢٣٦، ٢١٥، ١١٤، ١٠١، ٩٤  
 الحق المحس ..... ٩٣، ٩١  
 الحقيقة الإنسانية ..... ٢١٢  
 الحقيقة الجزئية ..... ١٣  
 الحقيقة الجنسية ..... ٩٥  
 حقيقة الحقائق ..... ٢٣  
 الحقيقة المركبة ..... ٢٢٥  
 الحقيقة ..... ٢٢٧  
 الحكمة ..... ٣٥، ١١، ٧، ٦، ٥  
 حكمة الخلق ..... ١١٠، ٩٦

|                                      |                              |                      |
|--------------------------------------|------------------------------|----------------------|
| الحال / الصانع.....                  | ١٨٢، ٩٠، ٥٨                  | ١٨٦ خط               |
| الذكر اللساني.....                   | ١٦٣                          |                      |
| الذهب.....                           | ٤٤                           | ١٦٦، ٤٤، ١٠          |
| الرائحة.....                         | ١٤٦، ١٤٢، ١٠١                | ١٨٣                  |
| الرحيم.....                          | ٢٣٠                          | ١٨٤، ١٢٢، ٩١         |
| رفع الرجود.....                      | ٤٠                           | ١٧٠، ١٦٣             |
| الروح.....                           | ١٩٢، ١٦٤، ١٣٨، ١١٩           | ١٩٢، ٩٦، ٩٧، ٩٨، ٩٧  |
| الروح الإنسانية / الروح البشرية..... | ١٢٢                          | ٢٠٦، ١٥٥، ١١٥        |
| دائم الرجود.....                     | ١٨١، ١٦٢، ١٥٨، ١٥٧، ١٥٢، ١٢٧ | ٢٣٦، ٢٢١             |
| درجات الكمال.....                    | ١٩١، ١٨٨، ١٨٧                | ٣٨                   |
| الدليل الجدلية.....                  | ١٦٤                          | ٢٢٩                  |
| الروح القدسية.....                   | ١٦٣، ١٦٠، ١٢٧                | ٢٢٨                  |
| الروح الملكية.....                   | ١٦١                          | ١٦٤، ١٤٣، ١٤٦، ١٤٧   |
| الروح النبرة.....                    | ١٢٧                          | ٢٣٥، ٨٧              |
| الرياضي.....                         | ٨                            | ٥                    |
| الرؤيا.....                          | ١٧٧، ١٧٣، ١٧٢، ١٧١           | ١٤٦، ١٤٢، ١٣٧، ١٠١   |
| الرؤبة.....                          | ٢١٠، ٢٠٩، ٢٠٧، ١٦١           | ٢٠٩                  |
| رؤية الأشياء بالحق.....              | ٩٢                           | ٢٢٧، ٢٢٤، ٤١، ٢٨، ٢٧ |
| رؤية الحق بالأشياء.....              | ٩٢                           | ١٨٦، ٨٠، ٧٧، ٧٦      |
| رؤية الواجب.....                     | ٢١٠، ٢٠٧، ٢٠٦، ١٠٦           | ٤٠                   |
| الزمان.....                          | ٢٣٥، ٢٢٤، ٦٧                 | ٣٨، ٣٠               |
| الزماني.....                         | ٢٣٨، ٢٢٣                     | ذات الممكن           |
| زوال المحسوس.....                    | ١٥٥، ١٥٣                     | ذات الواجب           |
| الزيادة.....                         | ٥١، ٤٥                       | ١١١، ١٨٤، ٩٦         |
| زيادة الرجود.....                    | ٢٤، ١٦                       | ٢٣٩، ٢٢٦             |
| الذاتي.....                          |                              | ٢٢٥                  |
| الذاكرة.....                         |                              | ٢١٥، ١٧              |
| الذكر.....                           |                              | ١٧٣                  |
|                                      |                              | ١٦٣، ١٣٧، ١١٩        |

|                                   |                         |                                |
|-----------------------------------|-------------------------|--------------------------------|
| شكل الروح.....                    | ٢٢١.....                | السابق.....                    |
| الشرق.....                        | ٢٣٠، ١١٢.....           | السايك.....                    |
| الشهرة.....                       | ٤١.....                 | سوق العدم على الوجود.....      |
| ١٦٣، ١٥٩، ١٣١، ١٠٠، ٩٩.....       |                         | السبق زماني / السبق بالزمان .. |
| الصادر الأول.....                 | ٢٣٤، ٤٠.....            |                                |
| ١٩٥، ٧٧.....                      |                         |                                |
| الصانع.....                       | ١٧٧.....                | السحر.....                     |
| ٩٤، ٩١.....                       |                         |                                |
| الصانع بالذات.....                | ٢٢٥.....                | الرمد.....                     |
| ٩٠.....                           |                         |                                |
| صدر الحادث.....                   | ٤٤، ١٠.....             | السطح.....                     |
| ٢٠٠.....                          |                         |                                |
| صدر المرجادات / صدور الخلق.....   | ٢٣٦، ١٢٥.....           | السعادة.....                   |
| ٥٦.....                           |                         |                                |
|                                   | ٤.....                  | السعادة القصوى.....            |
|                                   | ٩، ٨.....               |                                |
| صدر أفعال الواجب.....             |                         | السكن.....                     |
| ٩٢.....                           |                         |                                |
| الصفات الاعتبارية.....            | ١٢٠.....                | سكون الروح.....                |
| ٢٩، ٢٨، ٢٢.....                   |                         |                                |
| الصفات البشرية.....               | ١٧١.....                | سكون المشاعر.....              |
| ٢٣٠.....                          |                         |                                |
| صفات الجلال.....                  | ٢٣٨.....                | سلب المهيئات.....              |
| ٢٢٨.....                          |                         |                                |
| الصفات الذاتية.....               | ٢٠٥.....                | سلسلة الموجودات.....           |
| ٥٤.....                           |                         |                                |
| الصفات الرحامية.....              | ٢٣٠.....                | السلوك.....                    |
| ٦٤.....                           |                         |                                |
| صفات البخلقين.....                | ١٩٨، ١١٨، ٨٨.....       | السماء.....                    |
| ٢٢٩.....                          |                         |                                |
| الصفات الملكية.....               | ٢٣٤.....                | السيال.....                    |
| ١٩٤.....                          |                         |                                |
| صفات الواجب.....                  | ٢٣٤.....                | السylan.....                   |
| ١٠٣، ١٠١، ٦٦، ٥٥.....             |                         |                                |
|                                   | ١٤٦، ١٤٢، ١٣٧، ١٠١..... | الشابة / الشم.....             |
| ٢٣٠، ٢٢٧، ٢٢٥، ١٨٣، ١١١، ١٠٥..... |                         |                                |
| صفات الهيرلي.....                 | ١٧٧، ١٧١، ١٥٩، ١٤٠..... | الشبح.....                     |
| ٢٣.....                           |                         |                                |
| الصفة.....                        | ٢٠٩، ١٥٥، ٩٧.....       | الشر.....                      |
| ٢٣٢، ٢٣٠.....                     |                         |                                |
| الصلة.....                        | ١٢١، ٧٣، ١١، ٥.....     | الشرع / الشريعة.....           |
| ١١٨.....                          |                         |                                |
| الصوت.....                        | ١٣٣، ١٢٧.....           |                                |
| ١٩٢، ١٩١، ١٤٣، ١٠٤، ١٠٠.....      |                         |                                |
| صور الأنطولوجية.....              | ١٨٣.....                | شريك البارئ.....               |
| ٥٩.....                           |                         |                                |

|                                            |                                   |
|--------------------------------------------|-----------------------------------|
| الصور الخيالية.....                        | ١٣٩                               |
| الصور العلمية.....                         | ١٢١                               |
| صور المحسوسات.....                         | ١٤٨                               |
| صور الملائكة.....                          | ١٧٣                               |
| الصور العلمية.....                         | ١٢٦                               |
| الصورة.....                                | ٤٧٠، ٥٣، ٢٢، ٩، ٦٩، ٩٨، ٥٣، ٢٢، ٩ |
| الصورة بشرط المحمول.....                   | ٣٧                                |
| الصورة بشرط الوجود.....                    | ٢٨                                |
| الطبع.....                                 | ١٠                                |
| الطبعية.....                               | ٩٦                                |
| الطبعية البشرية.....                       | ١٩٤                               |
| طبيعة الجنس.....                           | ٤٩                                |
| الطبيعي.....                               | ٩٤                                |
| طرق الحواس.....                            | ١٦٤                               |
| الطعم.....                                 | ١٥٢، ١٥١، ١٤٩، ١٢٢                |
| الظاهر.....                                | ٣٠، ٢٨، ٢٦، ٢٠، ١٩، ١٦، ١٤        |
| الظاهرة.....                               | ٥٧، ٥٥، ٥١، ٤١، ٣٩، ٣٨، ٣٥، ٣١    |
| صورة الروح.....                            | ١١٩                               |
| صورة الطير.....                            | ١٩٠                               |
| صورة العشق.....                            | ١١٥                               |
| صورة المقلبة.....                          | ١٨١، ١٨٠                          |
| الصورة المستخلصة / الصورة<br>الخيالية..... | ١٢٨، ١٥٩، ١٢٨                     |
| الصورة المثالية.....                       | ١٨٨                               |
| الصورة المحروسة.....                       | ١٥٨                               |
| صورة الملك.....                            | ١٩٣                               |
| الصورة المرتسمة.....                       | ٧٠                                |
| الضاحك.....                                | ٤٨                                |
| الضد.....                                  | ٩٥                                |
| الضدية.....                                | ١٧٢                               |
| الضرورة بشرط المحمول.....                  | ٣٧                                |
| الضرورة بشرط الوجود.....                   | ٢٨                                |
| الطب.....                                  | ١٠                                |
| الطبعية.....                               | ٩٦                                |
| الطبعية البشرية.....                       | ١٩٤                               |
| طبيعة الجنس.....                           | ٤٩                                |
| الطبيعي.....                               | ٩٤                                |
| طرق الحواس.....                            | ١٦٤                               |
| الطعم.....                                 | ١٥٢، ١٥١، ١٤٩، ١٢٢                |
| الظاهر.....                                | ٣٠، ٢٨، ٢٦، ٢٠، ١٩، ١٦، ١٤        |
| الظاهرة.....                               | ٥٧، ٥٥، ٥١، ٤١، ٣٩، ٣٨، ٣٥، ٣١    |
| صورة الروح.....                            | ١١٩                               |
| صورة الطير.....                            | ١٩٠                               |
| صورة العشق.....                            | ١١٥                               |
| صورة المقلبة.....                          | ١٨١، ١٨٠                          |
| الصورة المستخلصة / الصورة<br>الخيالية..... | ١٢٨، ١٥٩، ١٢٨                     |
| الصورة المثالية.....                       | ١٨٨                               |
| الصورة المحروسة.....                       | ١٥٨                               |
| ظاهرية الواجب / ظهور الواجب ..             | ٥٨                                |
| ٦٣، ٦٤، ٦٨٤، ٢١٧، ٢١٨                      | ٦٢                                |
| ٢٢١، ٢١٩                                   | ٢٢٧، ٢٢٠                          |

|                           |                            |
|---------------------------|----------------------------|
| الظل.....                 | ٧٧                         |
| الظلم.....                | ١٣٤                        |
| الظهور.....               | ٢٢٧، ٢١٨، ١٨٥، ٤٣، ٤٢      |
| الظهور بالأيات.....       | ٢١٩                        |
| العارض.....               | ٣٣، ١٩                     |
| العارف.....               | ١٨٩، ١١٧، ١١١، ٣٧          |
| العاشق.....               | ١١٥، ١٠٤                   |
| العقل.....                | ١٠٢، ٥٧                    |
| العالم.....               | ١٨٣، ١٧٤، ١٦١، ١٠٥، ٥٩، ٥٨ |
| العالَم.....              | ١٨٢                        |
| عالم الأجسام.....         | ٨٨                         |
| العالم الأعلى.....        | ٢٣١، ١٢٠                   |
| عالم الأمر.....           | ١١٩، ٨٩، ٨٨، ٨٥، ٨١، ٧١    |
|                           | ١٨٢، ١٨١، ١٥٩، ١٢٢، ١٢٠    |
| العالم البشرية.....       | ٢٣١                        |
| عالم الجبروت.....         | ١٢١، ١٩٧                   |
| عالم الجسميات.....        | ٨٥                         |
| عالم الجواهر المقلية..... | ٧١                         |
| عالم الخلق.....           | ١١٢٢، ١١٩، ٩٠، ٨٩، ٨٨      |
|                           | ١٨٢، ١٢٣                   |
| عالم الريوبية.....        | ٢٣١، ٦١                    |
| عالم الشهادة.....         | ١٨٢، ١٨١، ١٢١، ٧١          |
| العالم الصغير.....        | ١٩٨                        |
| عالم العقول.....          | ٢٠١، ١٩٧، ١٩٦، ٦١          |
| عالم الغيب.....           | ١٨٩، ١٨٢، ٧٧               |
| العالم الكبير.....        | ١٩٨                        |
| عالم الكون والفساد.....   | ٢٠٠                        |
| عالم المآديات.....        | ١١٩                        |
| عالم المجرّدات.....       | ١٥٩، ١٢١، ١١٩              |
|                           | ٢٣١، ٨٢                    |
| عالم المحسوسات.....       | ١٢٩، ١٢٢                   |
| عالم المعقولات.....       | ١٢٩، ١٢٢                   |
| عالم الملك.....           | ١٨٢                        |
| عالم الملوك.....          | ١٨٢، ١٥٩، ١٢٠              |
| عالم التفوس.....          | ٨١                         |
| عالم الوجود المحسن.....   | ٩٠                         |
| العدد.....                | ٧٨                         |
| المدل.....                | ١٣٤                        |
| العدم.....                | ١٩٩، ٦١، ٤٠، ٣٩، ٣٧، ٢٥    |
|                           | ٢٢٨، ٢٣٦                   |
| عدم اقتناء الوجود.....    | ٤٠                         |
| عدم التناهي.....          | ٧٩، ٧٨                     |
| العدم السابق.....         | ٢٢١، ١٩٩                   |
| العدم الصرف.....          | ٥٩                         |
| العدم الطارئ.....         | ١٩٩                        |
| عدم العلة.....            | ١٦                         |
| عدم المعلوم.....          | ١٦                         |
| عدم تناهي المعدّات.....   | ٧٨                         |

|                                                                                               |                                     |                             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------|
| علاقت المادة.....                                                                             | ٧٨.....                             | عدم تناهي معلومات الحق..... |
| العلاقة البدنية.....                                                                          | ٣٨.....                             | العلم الصرف.....            |
| العلم.....                                                                                    | ١٩٩.....                            | العدم اللاحق.....           |
| ٨١، ٧٠، ٥٨، ٥٥، ٤٧، ٤٧، ١١، ٧، ١٢، ١٧١، ١٦٢، ١٦١، ١٥٨، ١٣٦، ١١٢، ٢٢٥، ٢١٩، ٢٠٥، ١٩١، ١٨٧، ١٨٠ |                                     | العرش.....                  |
|                                                                                               |                                     | العرض.....                  |
|                                                                                               |                                     | ٨٨، ٨٥، ٨١.....             |
|                                                                                               |                                     | ١٧٦، ١٥٦، ٧٧، ٢٩، ٢١، ١٥٩   |
|                                                                                               |                                     | ٢٢٢، ٢١٨، ٢١٢.....          |
| ٢٢٧.....                                                                                      |                                     |                             |
| العلم الإجمالي.....                                                                           | ٥٤.....                             | العرض الغريب.....           |
| علم الأخلاق.....                                                                              | ١٩.....                             | العرض المفارق.....          |
| العلم الأسفل.....                                                                             | ٢٦، ١٩.....                         | عروض الرجود.....            |
| العلم الأعلى.....                                                                             | ١١٥.....                            | العشق.....                  |
| العلم الابتعي.....                                                                            | ٢٢٩.....                            | العقد.....                  |
| العلم الأوسط.....                                                                             | ٤٢، ١٩، ١٨، ١٧، ١٦، ١٤، ١٠.....     | العقل.....                  |
| العلم البسيط.....                                                                             | ٤٣، ٤٠، ٣٤، ٣٣، ٣٠، ٢٦، ٢٥، ٢٣..... | العقل الأول.....            |
| العلم العام.....                                                                              | ٤٧، ٤٧، ٤٧، ٤٦، ٤٥، ٤٥، ٤٥، ٤٤..... | العقل المعملي.....          |
| علم الرياضي.....                                                                              | ١٢٥، ١٢٣، ١٢١، ٩٩.....              | العقل الفنّال.....          |
| علم السياسة.....                                                                              | ١٨٣، ١٨٢، ١٦٩، ١٥٨، ١٥٧.....        | العقل المحس.....            |
| علم الطبيعى.....                                                                              | ٢٣٢، ١٩٣، ١٩٤.....                  | العقل النظري.....           |
| علم العقول.....                                                                               | ١٩٩، ٧٧، ٧٣.....                    | العقل بالفعل.....           |
| العلم الفكري.....                                                                             | ١٣٢.....                            | العقليات الصرفة.....        |
| علم المبادئ العالمية.....                                                                     | ١٩٣، ١٨٧، ١٧٢، ٨٣، ٨٢.....          |                             |
| علم المجرّدات.....                                                                            | ٨٢.....                             |                             |
| علم النفس.....                                                                                | ١٥٨.....                            |                             |
| علم التراميس.....                                                                             | ٨٦.....                             |                             |
| علم الواجب بالكل.....                                                                         | ١٥٢.....                            |                             |
| ٢٢٣.....                                                                                      |                                     |                             |

- العلمية ..... ١٩٢  
 العلوم اليداعية ..... ١٢٨، ١٢٩  
 المعلومات ..... ١٦٠  
 الملة / السبب ..... ٩٣، ٤١، ٣٤، ٢٨، ٢٧  
     ١٩٩  
     الملة الثالثة / السبب الثالث ..... ٧٨، ٧٣، ٣٧  
     ٢٠٥، ٢٠٠  
 الملة الخارجية ..... ٣٧  
 الملة الثانية ..... ٢٣٧  
 الملة المعلنة / السبب المُعْنَى ..... ٢٢١، ٢٠١  
 حلة الممكّنات ..... ٦٤  
 الملة الموجدة ..... ٧٨  
 علة الوجود ..... ٢٩، ٢٨، ٢٧  
 العليم ..... ٢٢٧  
 العلية ..... ٤١، ٩  
 العق ..... ٤٤  
 العمل ..... ١٢٩، ١١  
 العمل الإنساني ..... ١٣٤، ١٣٢  
 العمل الحيواني ..... ١٣١  
 العمل الشثائي ..... ١٣٠  
 العملية ..... ١٢٥  
 العناية الإلهية ..... ١٣١  
 العنصر ..... ١٢٤، ١١٨، ٨٦، ٨  
 العوارض الماذية ..... ١٧٨
- علم الراجب بذاته ..... ٤٠، ٦٩، ٢١٨، ٢١٩  
 علم الراجب ..... ٢٢٣، ٢٢٠  
 علم الراجب / علم الباري ..... ٥٨، ٥٧، ٥٦  
 علم الراجب ..... ٥٩، ٦٩، ٦٧، ٦٦، ٦٤، ٦٠  
 علم الراجب ..... ٧٠، ٦٩، ٦٧، ٦٥  
 علم الراجب ..... ٨٣، ٨١، ٨٠، ٧٩، ٧٥، ٧٢، ٧١  
 علم الراجب ..... ٢٠٢، ١٩٨، ١٩٧، ١٩٦، ١٧٤، ١٢٥  
 علم الراجم ..... ٢٢٤، ٢٢١، ٢٢٠، ٢٠٥، ٢٠٣  
 علم الهيئة ..... ٩، ٨  
 العلم الانفعالي ..... ٦٦  
 العلم بالملعون / العلم بالسبب ..... ٤٤، ٥٧  
 العلم بالملعون / العلم بالسبب ..... ٤٤، ٥٧، ٥٨، ٥٧، ٥٩، ٥٨  
     ١٩٩  
 العلم بالمجمل ..... ٩٠  
 العلم بالمفصل ..... ٩٠  
 العلم بالمبين ..... ٥٧  
 العلم بالمرجودات ..... ٧١  
 العلم بالمهيبة ..... ١٥  
 العلم بالوجود ..... ١٥  
 العلم بجميع المعلومات ..... ٦٥  
 العلم بعد الذات ..... ٢٢٤  
 العلم الحضوري ..... ٦٠  
 العلم لذاته ..... ١٣٦  
 العلم النفسي ..... ٨٢

|                     |                            |
|---------------------|----------------------------|
| عوارض المزاد        | ٢٢٥                        |
| عوارض الواجب        | ٥٤                         |
| العارض الذاتية      | ٢١٧                        |
| عدم الخلق           | ٨٩                         |
| العرض               | ٥٦                         |
| العين               | ١٤٤، ٨٥، ٨١، ٧٢            |
| الغاية / الغرض      | ١٨٦، ٥٦                    |
| غاية الإدراك        | ٩٦                         |
| الغاية الحقيقة      | ٢٣٦                        |
| غاية الغايات        | ٢٣٧، ٢٣٦                   |
| غاية الكمال         | ٢٣٩، ١١٥                   |
| الغضب               | ١٦٣، ١٥٩، ١٣٢              |
| الغيب               | ١٧٠، ١٢٢                   |
| الفاعل              | ٢٠٤، ٨٧، ٥٦، ٥٥، ١٢٠، ١٩   |
| الفاعل بالحقيقة     | ٨٧                         |
| الفاهر              | ١١٩                        |
| الفرع               | ١٧٤                        |
| فساد علم الواجب     | ٩٨                         |
| الفصل               | ٤٨، ٤٧، ٤٦، ٤٥، ٤٤، ٢٢، ٢٣ |
| فصل الجنس           | ١٠٤                        |
| الفصل المقسم        | ٤٣                         |
| الفعل               | ٢٢٧، ١٢٣، ٦٠               |
| فقدان التعيين       | ١١٧                        |
| الفكر               | ١٨٧، ١٦١، ١٦٣، ١٦٨         |
| الفكر الفاسد        | ١٧٨                        |
| الفلك               | ٢٣٥، ١١٨، ٨٨، ٨            |
| فلك الأفلاك         | ٨٥                         |
| فلك البروج          | ٨٥                         |
| فلك الثوابت         | ٨٥                         |
| فناء                | ٢٢٧، ١١٧، ١١١، ٧٩، ٧٦      |
| فناء المسكنات       | ٧٣                         |
| فناء في التوحيد     | ٨٩                         |
| فرق النعام          | ١١٦                        |
| الفياض              | ١٦١                        |
| الفيض               | ١٩٣، ١٨٧، ١٧١، ١٣١، ٥٦     |
| الفيض الإلهي        | ١٥٩                        |
| الفيضان             | ٢٠١                        |
| فيضان الصورة        | ١٧٢                        |
| قابل                | ١٧٥، ٥٥، ٢٥                |
| قابل الصور          | ٨٢                         |
| قابل الصور المفارقة | ١٢٢                        |
| قابل القسمة         | ٩٥                         |
| قابل المساراة       | ٤٥، ٤٤                     |
| قابل الرجود         | ٢٥                         |
| القادر              | ٢٢٧، ١٨٣                   |
| القبل               | ٢٢١                        |

|                                       |                          |
|---------------------------------------|--------------------------|
| القبل بالترتيب.....                   | ٢٢٢                      |
| القبل بالذات.....                     | ٢٢٣، ٢٢١                 |
| القبل بالزمان / قبلية في الزمان ..... | ٢٢١                      |
| القبل بالشرف.....                     | ٢٢٢                      |
| القبل بالطبع.....                     | ٢٢٣، ٢٢٢                 |
| قبلة السابق.....                      | ٢٢١                      |
| قبلة الملة.....                       | ٢٢٣                      |
| القول.....                            | ١٢١، ٢٦، ٤٥              |
| قبول المهمة للوجود.....               | ٢٥                       |
| قبول الرجود.....                      | ٢٠٢                      |
| القدر.....                            | ٢٠٢، ١٩٨، ١٩٧، ٧٢        |
| القدرة.....                           | ٢٢٧، ٢٢٥                 |
| القدرة الافتراضية.....                | ٢٢٤                      |
| القدرة المستعملة.....                 | ٢٢٥، ٢٢٠                 |
| قدرة الواجب / قدرة الصانع .....       | ٢١٠، ١١٢                 |
| قدمة المجردات.....                    | ٥٩                       |
| القدوس.....                           | ٢٣٠                      |
| التدبر.....                           | ٢٠٠                      |
| القرب.....                            | ٢٢٩، ٢١٥                 |
| القرب المعتبر.....                    | ٢١٥                      |
| القرب المكاني.....                    | ٢١٥                      |
| قرب الواجب .....                      | ٢٢٩، ٢٣٨، ٢١٧، ٢١٦       |
| القضايا الأولية.....                  | ١٢٢                      |
| القضاء.....                           | ٢٠٢، ١٩٨، ١٩٧، ١٩٦، ٧٢   |
| القلم.....                            | ١٩٦، ١٩٥، ٨١، ٧٧، ٧٥، ٧٣ |
| القول.....                            | ٢٠٢، ١٩٧                 |
| القلم الأعلى.....                     | ٧٤                       |
| قرانين الاكتساب.....                  | ٢٣٢                      |
| القول.....                            | ٢٢٦                      |
| القرة.....                            | ٢٣٧، ٦٠                  |
| القرة الادراكية.....                  | ١٤٠                      |
| القرة الإنسانية / القرة البشرية.....  | ١٨٧                      |
| القرة البصرية.....                    | ٢٠٩، ١٤٣، ١٠١            |
| القرة الباطنة.....                    | ١٧٢، ١٧١، ١٦٤            |
| القرة الجسمانية.....                  | ١٥٨، ١٤٧                 |
| القرة الحافظة ..                      | ١٧٣، ١٥٥، ١٥٤، ١٥٠       |
| قرة الحس.....                         | ١٠٩                      |
| القرة الحيرانية.....                  | ١٠٢                      |
| القرة الخيالية.....                   | ١٩٨، ١٧٣، ١٧٢            |
| القرة السامة / السامة / السمع .....   | ١٠١                      |
| ١٦٣، ١٦٠، ١٤٣، ١٤٢، ١٣٧               |                          |
| ١٩١                                   |                          |
| القرة الشهرية / القرة الشهرانية.....  | ٩٩                       |
| ١٦٣، ١٣١، ١٠٠                         |                          |
| قرة الظاهر.....                       | ١٣٧                      |
| القرة الماقلة.....                    | ١٠٤، ١٠١                 |
| القرة العامة.....                     | ١٦٨                      |

|                                          |                                                                         |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| القرة الجسمانية.....                     | ١٠٢، ٦٢.....                                                            |
| القرة القدسية.....                       | ١٣٤، ١٣٢، ١١.....                                                       |
| القرة المرتبة.....                       | ١٣٠.....                                                                |
| القرة المفكرة.....                       | ١٣٢، ١٠٠، ٩٩.....                                                       |
| القرى الإدراكية / القرى الدرّاكا / القرى | ١٦٥.....                                                                |
| المدركة.....                             | القرة القدسية / الاسماء / اللمس، ١، ١٠١<br>١٤٥، ١٤٤، ١٤٢، ١٤١، ١٣٧..... |
| القرى الباطنة.....                       | ١٢٢، ١٣١، ٩٩.....                                                       |
| القرى البدنية / القرى الجسمانية.....     | ١٦١، ١٤٩، ١٤٧، ١٣٨.....                                                 |
| القرى الحسية.....                        | ١٧٩.....                                                                |
| القرى الحيوانية.....                     | ١٧٩، ١٥٨، ١٥٧، ١٤٨.....                                                 |
| القرى الخمسة.....                        | ١٩٤، ١٣٩، ١٠٤، ١٠١.....                                                 |
| القرى الروحانية.....                     | ١٥٧.....                                                                |
| القرى الظاهرية.....                      | ١٣٢.....                                                                |
| القرى المدركة.....                       | ١٥٧.....                                                                |
| قرى روح الإنسان.....                     | ١٣٢، ١٢٩.....                                                           |
| القياس.....                              | ١٣٥.....                                                                |
| القيام.....                              | ٣٥.....                                                                 |
| قيام الرصف بمصرقه.....                   | ٣٥.....                                                                 |
| القيام بالغير.....                       | ٣٥.....                                                                 |
| القيمة.....                              | ٢٢٦، ٧٥، ٧٤، ٧٣.....                                                    |
| الكامل المعرفة.....                      | ٩.....                                                                  |
| الكامل التام.....                        | ٩٧.....                                                                 |
| القرة المقلية.....                       | ١٣٥، ١٣٤، ١٣٢، ١١.....                                                  |
| القرة النباتية.....                      | ١٣١، ١٣٠.....                                                           |
| القرة النظرية.....                       | ١٣٤، ١٢٩، ١٢٥، ١١.....                                                  |
| القرة الراحمة / الرحم.....               | ١٠١، ٧٩، ٢٤.....                                                        |
| القرة الناصمة.....                       | ١٣٠.....                                                                |
| القرة النباتية.....                      | ١٣١، ١٣٠.....                                                           |
| القرة العقلية.....                       | ١٣٤، ١٣٢، ١١.....                                                       |

|                             |                          |
|-----------------------------|--------------------------|
| الكتاب.....                 | ١٢٥                      |
| الكتابة.....                | ١٩٥                      |
| الكتابة الروحانية.....      | ١٩٦                      |
| الكتابة المحسوسة.....       | ١٩٥                      |
| الكتابة المعقولة.....       | ١٩٥                      |
| الكثرة.....                 | ٢٢٤                      |
| الكثرة الإمكانية.....       | ٧٥                       |
| كثرة الذات.....             | ٢١٨                      |
| الكثرة الذاتية.....         | ٥٧                       |
| كثرة العلم.....             | ٨٤                       |
| الكثرة النير المتناهية..... | ٢٢٣                      |
| كثرة المعلومات.....         | ٢٢٤                      |
| الكثرة في الواجب.....       | ٢٢٤، ٢١٨                 |
| الكثرة في علم الواجب.....   | ٨٣                       |
| الكرامة.....                | ١٨٩                      |
| الكرسي.....                 | ٨٨، ٨٥                   |
| الكل.....                   | ٢٣٨، ٧٩، ٧١، ٥٣، ١٦      |
| كل الأشياء.....             | ٦٠                       |
| كل الكل.....                | ٢٢٥                      |
| الكلام.....                 | ١٩٢، ١٩١                 |
| الكلام الحقيقي.....         | ١٩١                      |
| كلام الواجب.....            | ١٩٠، ١٢٣                 |
| الكلمة.....                 | ٨٥، ٨٤                   |
| الكللي.....                 | ٢٢٣، ١٧١، ٦٥، ٦٦، ٥١     |
| الكم.....                   | ١٥٨، ١٥٦، ١٥٣، ١١٩، ٩، ٨ |
| الكمال.....                 | ٩٧، ٩٦، ٨٩، ٨٨، ٨٧، ٨٦   |
| الكمال، ٩، ٩٨.....          | ١٥٨، ١٠٦، ١٠١، ٩٩        |
| الكمال، ١١٢.....            | ٢٢٩، ٢٠٢، ١٦٠، ١٥٩       |
| الكمال، ٢٣٦، ٢٣٣.....       | ٢٣٦، ٢٣٣                 |
| كمالات العقل الأولى.....    | ١٩٦، ١٠٠، ٩٩، ٧٣         |
| كمالات القوة الفضية.....    | ١٠٠                      |
| كمالات القوى الدرائكة.....  | ١٠٠                      |
| كمالات النفس.....           | ١٠٨                      |
| كمال الإنسان.....           | ١١                       |
| الكمال الحقيقي.....         | ١١١                      |
| كمال المبد.....             | ٢٢٨                      |
| كمال النفس.....             | ١٠٣، ١٠٢                 |
| كُنه الواجب.....            | ٢٢٧، ٥٢                  |
| الكراب.....                 | ٨٥                       |
| الكرن في الزمان.....        | ٢٣٤                      |
| الكرن مع الزمان.....        | ٢٣٥                      |
| الكيف.....                  | ١٥٣، ١٢٠، ١١٩، ١٠١، ٩، ٨ |
|                             | ١٥٨، ١٥٦                 |
| الكيفية المحسوسة.....       | ١٧٩، ١٤١                 |
| الكيفية المدركة.....        | ٢٠٩                      |
| الكيفية الملمسة.....        | ١٤٤، ١٤٢                 |
| اللاتئن.....                | ٦٢                       |
| اللاحق.....                 | ٢٢١                      |

|                                    |                           |
|------------------------------------|---------------------------|
| اللازم.....                        | ٢٨، ٢٧                    |
| لازم الرجوب.....                   | ٩٢                        |
| اللوح المحفوظ.....                 | ١٢٥، ٧٤                   |
| لون الروح.....                     | ١٢٠                       |
| الليس.....                         | ٣٩                        |
| ما بالذات.....                     | ٢٢٣، ٢١٩، ٤١              |
| ما بالغير.....                     | ٤١                        |
| المادة.....                        | ١٣٨، ٨٦، ٧٧، ٥٢، ١٠، ٩، ٨ |
|                                    | ٢٣٢، ٢٢٥، ١٥٦، ١٥٥، ١٥٤   |
| المانع.....                        | ١٩٩                       |
| الماء.....                         | ١١٨                       |
| الميان.....                        | ٢١٣، ٢١٢                  |
| المبادئ العالية.....               | ١٧٢، ١٥٨، ١٢٤، ١٢٣        |
| المبادئ المفارقة.....              | ١٨٦                       |
| مبادي الرحي.....                   | ١٩٠                       |
| المباشرة.....                      | ٢١٠                       |
| ميدا الادراكات.....                | ١٠٢                       |
| المبدأ الأول / المبدأ الحق ..      | ١٩٦، ١٢٦                  |
| المبدأ المفارق.....                | ١٨٧                       |
| مبدأ المجرودات                     | ٦٨، ٨٧، ٣١، ٣٢، ٣٨        |
|                                    | ٢٣٣، ٢٢٥، ٢١٦، ١٠١، ٨٩    |
| مبدأ وجود الواجب.....              | ٢٢٣                       |
| المبصرات.....                      | ١٧٩، ١٤٢                  |
| المتألم.....                       | ١٥٧                       |
| المتحرك.....                       | ٢٣٤                       |
| اللام.....                         | ١٩٧، ١٩٦، ١٩٥             |
| اللامضة.....                       | ٤٨                        |
| الللة.....                         | ١٠٦، ١٠٣، ٩٩، ٩٨، ٩٧      |
| الللة الجسمانية.....               | ٢٣٠                       |
| الللة الحسية.....                  | ١٠٩، ١٠٥                  |
| الللة الخفية.....                  | ١٠٥                       |
| اللدة السمع .....                  | ١٠٤                       |
| اللدة العقلية.....                 | ١٠٨، ١٠٥، ١٠٣             |
| اللدة التصوري / اللدة الشفاعة..... | ١٠٨، ١٠٣                  |
| اللدة القروية .....                | ١٠٣                       |
| اللذيد.....                        | ١٣٤، ٩٧                   |
| اللسان.....                        | ١٩١                       |
| اللوافق الخارجية .....             | ٢٢٥                       |
| اللوافق الغريبة .....              | ٢١٤، ٢١٢، ١٥٨، ١٥٦        |
|                                    | ٢١٧                       |
| لوافق المادة.....                  | ١٥٦، ١٥٥                  |
| اللوافق الماذية .....              | ١٧٩، ١٧٨، ١٥٨، ١٥٢        |
|                                    | ٢٢٥، ١٩٣                  |
| اللوافق غريبة.....                 | ١٧٨                       |
| اللؤامة.....                       | ١٠٢                       |
| اللروح.....                        | ١٩١، ٨٤، ٨١، ٧٧، ٧٥، ٧٣   |

|                         |                             |                         |                         |
|-------------------------|-----------------------------|-------------------------|-------------------------|
| ١٣٧                     | المحسوس بالحقيقة.....       | ٤٣                      | المتحصل.....            |
| ١٣٧                     | المحسوس بالفعل.....         | ٢١٥                     | المتحيز بالذات.....     |
| ١٣٧                     | المحسوس بالقوّة.....        | ٢٣٦                     | المتشوق بالحقيقة.....   |
| ٤٣                      | المحصل.....                 | ١٣٧                     | المتصور بالصورة.....    |
| ٦١                      | محض الوجود.....             | ٢١٠                     | متلقي الشّم.....        |
| ٢١٢، ١٨٣، ١٨٠، ٤٣       | المحل.....                  | ٢٣٥                     | المتغّير.....           |
| ١٤٨                     | محل الخيال.....             | ٢٢٢                     | المتقدّم بالرتبة.....   |
| ٢١٨                     | المحلية.....                | ٢٢٧                     | المتقدّم بالوجود.....   |
| ٩٨                      | المحمول.....                | ١٩٠                     | المتكلّم.....           |
| ١٩٢                     | المخاطب.....                | ١٨٠                     | المتمكّن.....           |
| ١٩٢                     | المخاطب.....                | ٩٥، ٩٤                  | المثل.....              |
| ٢١٢                     | المخالط.....                | ١٧٢، ٩٥                 | المثلية.....            |
| ١٠٧، ١٠٥، ١٠٣، ٩٩، ٩٩   | المدرّك.....                | ١٨١                     | المجرد.....             |
| ١٣٨، ١٣٦، ١٢٠، ١١٩، ١٠٨ |                             | ٥١                      | مجرد الوجود.....        |
| ١٥٣، ١٥٢، ١٣٦، ١١٥، ١٠٤ | المدرّك.....                | ١٧٣                     | المحاكاة.....           |
| ١٥٤                     |                             | ١٧٥                     | المحاكاة المتخيلة.....  |
| ١٥٧                     | المدرّكات الباطنية.....     | ١٨٣                     | المحال.....             |
| ١٨٢، ١٨١                | مدرّكات الحواس.....         | ٢٠٤                     | المتأثّر.....           |
| ١٨٤، ١٨٢                | مدرّكات العقل.....          | ١٢١، ١٣٠، ١١٠، ١٠٤      | المحسوس.....            |
| ١٤٥                     | مدرّكات اللمس.....          | ١٤٩، ١٤٦، ١٤١، ١٣٧      |                         |
| ١٧٢                     | مدرّكات الملكوت.....        | ١٧٠، ١٦٧، ١٦٤، ١٥٧، ١٥٦ |                         |
| ١٧٣                     | مدرّكات الملكوت الأعلى..... | ٢٣١، ١٧٩                |                         |
| ١٣٩                     | مدرّكات الرهم.....          | ١٦١                     | المحسوسات الخارجية..... |
| ١٢٠                     | مدرك المعدوم.....           | ١٩٥                     | المحسوسات الظاهرة.....  |

|                                          |                              |
|------------------------------------------|------------------------------|
| المشاهدة الباطنة.....                    | ١٤٨                          |
| مشاهدة الواجب.....                       | ١١٦                          |
| المشترك.....                             | ١٩٤                          |
| المصنوع.....                             | ٩٤، ٩٣                       |
| المصورة.....                             | ١٧٣، ١٦٨، ١٥١                |
| المطر.....                               | ١٢٤، ١١٨، ١١٨، ١١٨، ١١٨      |
| المطلق.....                              | ٢٢٩                          |
| مطلق العدم.....                          | ٣٨                           |
| المطلوب.....                             | ٢٠٥                          |
| المطلوب الحقيقى.....                     | ٢٢٨، ١١١، ١٠٦                |
|                                          | ٢٣٦                          |
| المظاهر.....                             | ١٨٤                          |
| ال المعارف.....                          | ١٩٠، ١٨٩                     |
| المعانى المجردة.....                     | ١٧٩، ١٥٣                     |
| المعجزة.....                             | ١٢٤                          |
| المعدوم.....                             | ١٢٠                          |
| المعدوم الصرف / المعدوم على الإطلاق..... | ٢٠٢، ٢٣٠، ٢٢                 |
| المعروف.....                             | ٣٣، ١٩                       |
| المعرضية.....                            | ١٣                           |
| المعشوق.....                             | ١١٥، ١٠٤، ١٠١                |
| المعشوق الأول.....                       | ٢٣٧                          |
| معطى الوجود.....                         | ٢٥                           |
| المعقول.....                             | ١١٢، ١١٠، ١٠٩، ١٠٨، ٥٩       |
|                                          | ١٨٠                          |
| مدرك النفس.....                          | ٢١٠                          |
| المذوق.....                              | ٩١                           |
| مراتب الامكان.....                       | ٢٠١                          |
| مراتب العلم.....                         | ١٩٧                          |
| مراتب العلمية.....                       | ٣٢                           |
| مراتب الموجرودات.....                    | ٢٢٣                          |
| المراد.....                              | ٩٢                           |
| مرتبة الاستدلال.....                     | ٢٥                           |
| مرتبة الإيجاد.....                       | ٩٢                           |
| مرتبة الشهد و العرقان.....               | ١١٧                          |
| مرتبة البحر و الفناء.....                | ٢٥                           |
| مرتبة الوجود.....                        | ٢٢٢                          |
| المركب.....                              | ٨٦                           |
| المرجعيات الجمادية.....                  | ١٧٧، ١٤٥، ١٤٤، ١٣٠، ١٢٣، ١٢٢ |
| المزاج.....                              | ٢٣٦، ١٧٨                     |
|                                          | المسافة.....                 |
|                                          | ١٩٩                          |
| مبني الأسباب.....                        | ٢٣٥، ٢٠٠، ٦٧                 |
| مسيرة الوجود.....                        | ٤٠                           |
| المستفيد.....                            | ١٩٢                          |
| المسمى.....                              | ٢١٠، ١٩٤                     |
| المشارق.....                             | ١٤٦، ١٣٧، ٩٥                 |
| المشاهدة.....                            | ٢٠٧، ١٧٠، ١٦٧، ١٣٨           |
|                                          | ٢٢٨، ٢٠٩                     |

|                          |                            |
|--------------------------|----------------------------|
| المقصّم.....             | ١٨١، ١٧٨، ١٧٥، ١٦١         |
| المقرّم.....             | ١٦٠، ١٥٨، ١١٠، ١٩          |
| المكاشفة.....            | ٦٢.....                    |
| المكان.....              | ٩٦، ٩٣، ٧٣، ٤١، ٣٩         |
| الملاكمة المقلية.....    | ٢٢٧، ٢٣٦، ٢٠٥، ٢٠٤         |
| الملايات.....            | ١٠٧، ١٠٦، ٩٩، ٩٨، ٩٧، ٩٦.. |
| ملائمات الحواس.....      | ١٨٠، ١٤٣، ١٣٦، ١٠٥، ٧      |
| الملا الأعلى.....        | ٢٠٥، ١٩٨                   |
| الملاصق.....             | ٨٣.....                    |
| الملنّد.....             | ٢٠٥، ٦٧.....               |
| الملنّات العقلية.....    | ١٠٤.....                   |
| الملنّد به.....          | ٨٣.....                    |
| الملنّون.....            | ١٢.....                    |
| الملزوم.....             | ٢٢٣.....                   |
| الملك.....               | ١٢.....                    |
|                          | ٥٠.....                    |
| ملك المرت.....           | ٣٤.....                    |
| الملك الروحاني.....      | ٢٠٦.....                   |
| الملوك.....              | ٢٥.....                    |
| الملوك الأعلى.....       | ٢٢٨.....                   |
| الملموس.....             | ٢٨، ٢٧.....                |
| المماسة.....             | ١٠٠.....                   |
| الممتع.....              | ٣١.....                    |
| الممتع بالغير.....       | ٥٣، ٤٤، ١٠.....            |
| الممکن المروجود / الممکن | ٢٢٥، ٢٢٤.....              |

|                                     |                          |
|-------------------------------------|--------------------------|
| المصنوع.....                        | ٩٠، ٣٩                   |
| الممکن بالذات.....                  | ٣٩                       |
| الممکن / ممکن الوجود.....           | ٢٤، ١٥، ١٢               |
| الموصوف.....                        | ٢١                       |
| المعرض.....                         | ٢١٢، ١٩، ٩٥، ٢٣، ٩، ٨، ٧ |
| المنافر.....                        | ٩٦                       |
| المتلهي.....                        | ٢٣٥                      |
| الموْلَدَة.....                     | ٢٣٢                      |
| الموت.....                          | ٧٤                       |
| المرجود.....                        | ٢٣٤، ٢٠٢، ٨              |
| المرجود الراجم.....                 | ٥١، ٥٧، ١٩، ١٧، ١٣، ١٢   |
| المرجود المحس.....                  | ٦٧                       |
| المرجودات الممکنة.....              | ٣١                       |
| المرجود الباحث / انمرجود المحس..... | ٩٤، ٩٣، ٦١               |
| المرجود المحاصل بالفعل.....         | ٢٢٦                      |
| المرجود الخارجي.....                | ٧٨، ٧                    |
| المرجود المطلق.....                 | ٥١                       |
| المرجود الممکن.....                 | ٢٢٧، ٧٧، ٣٤              |
| المرجود بالذات.....                 | ٣٣، ٣٢                   |
| المرجود بالغير.....                 | ٩٣، ٣٢                   |
| المرجود لابشرط الايجاب.....         | ٥١                       |
| المرجح.....                         | ١٩٣، ١٩١، ١٨٩            |
| المهیأة اليه.....                   | ١٩١، ١٩٠، ١٨٩، ١٨٨       |
| المهیأة الراجب.....                 | ١٩٥، ١٩٤، ١٩٣            |
| المهیأة المعلولة.....               | ٤١، ٤٨، ٤٧، ٤٦، ٤٥       |
| مهیأة الممکن.....                   | ٢٩                       |
| مهیأة التربيعية.....                | ٤٨                       |
| مهیأة الراجب.....                   | ٢٢٦، ٢١٦، ٢٩، ٢٨         |
| مهیأة الحق.....                     | ٩٤، ٤٩                   |
| مهیأة الزمان.....                   | ٢٣٤                      |
| مهیأة المرکبة.....                  | ٢٢٢                      |
| مهیأة المفردة.....                  | ١٥                       |
| مهیأة المعلولة.....                 | ٤١، ٤٨، ٤٧، ٤٦           |
| مهیأة الممکن.....                   | ٢٩                       |
| مهیأة التربيعية.....                | ٤٨                       |
| مهیأة الراجب.....                   | ٢٢٦، ٢١٦، ٢٩، ٢٨         |
| مهیأة الجنس.....                    | ٤٣                       |
| مهیأة الحق.....                     | ٩٤، ٤٩                   |
| مهیأة الممکن / ممکن الوجود.....     | ٢١٢، ١٩، ٩٥، ٢٣، ٩، ٨، ٧ |
| مهیأة المطلق.....                   | ٥١                       |
| مهیأة المفہوم.....                  | ٢٢٧، ٧٧، ٣٤              |
| مهیأة المفہوم بالذات.....           | ٣٣، ٣٢                   |
| مهیأة المفہوم بالغير.....           | ٩٣، ٣٢                   |
| مهیأة المفہوم لابشرط الايجاب.....   | ٥١                       |
| مهیأة المفہوم .....                 | ١٩٣، ١٩١، ١٨٩            |

|                                                |                                      |
|------------------------------------------------|--------------------------------------|
| النفس الطاطقة...<br>١١٣، ١١١، ١٠٢، ٨٢          | ٤٩، ٢٠                               |
| المهية الجنسية<br>١٣٢، ١٢٩، ١٢٧، ١٢٥، ١٢٤، ١٢٣ | ٤٧                                   |
| المهية وأجزائها<br>١٩٣، ١٨٨، ١٨٧، ١٦٠، ١٤٦     | ١٠٤                                  |
| المُلِم<br>١٧٣                                 | ١٥٧                                  |
| النار<br>٢٠١                                   | ٢٢٦، ٢٢١، ١٤٠، ١٢٤                   |
| الفوس الأرضية<br>١٩٩                           | ٢٣١، ٤٥، ٢٣، ٢٢                      |
| النفوس الإنسانية<br>١٦١                        | ٢٠١، ١٣٣                             |
| النفوس الفلكية المجردة<br>١٩٨                  | ٨٦                                   |
| النفوس القدسية<br>١٦١                          | ١٢٧، ١٢٢، ٨٦، ١١                     |
| النفوس القروية<br>١٦١                          | ١٢٧، ١٢٦، ١٢٢                        |
| النفوس الكاملة<br>١٩٨                          | ٩٥، ٩٤                               |
| نفوس الملائكة<br>١٧٤                           | ١٨٩                                  |
| القصمان / النفس<br>٢٣٦، ١٠٣، ٨٨                | نظام الكل / نظام العالم / نظام       |
| النقطة<br>١٦٧، ١٦٦                             | ١٩٨، ١٥١، ١٠١                        |
| القوش<br>١٩٩، ١٩٢                              | الوجود...<br>١٩٨                     |
| الثور<br>٢١١، ١٨٥، ١٨٤، ٧٧                     | النفس.<br>٧٤، ٧٣، ٦٠، ٥٩، ١٨، ١١، ١٠ |
| الثور التبر المجمّس<br>٦٢                      | ١، ١٠٣، ١٠٠، ٨٦، ٨٤، ٨٣، ٨١، ٧٧      |
| الثور المحس<br>٦١                              | ١، ١٢٢، ١٢٤، ١٢٣، ١٠٩، ١٠٨، ١٠٦      |
| نوع<br>٢٢٢، ٤٣                                 | ١، ١٦٨، ١٦٣، ١٦٢، ١٦١، ١٣٩، ١٢٣      |
| نوع الأنواع<br>٦٩                              | ١، ١٧٩، ١٧٥، ١٧٤، ١٧٣، ١٧٢، ١٧١      |
| الليل<br>٩٩، ٩٧                                | ١٩٥، ١٨٠                             |
| الواجد<br>٩٩                                   | نفس الأمر...<br>٨٠، ٧                |
| واجد بالذات<br>٩٢، ٨٨، ٦                       | النفس الحيوانية<br>١٤٩               |
| الواجد بالغير<br>٣٦                            | النفس الضعيفة<br>١٩٢                 |
|                                                | النفس المطمئنة<br>١٠٥، ١٠٢           |

|                                                           |                                        |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| الواجب / واجب الوجود...<br>٥٧، ٥٤، ٥٣، ٥٢، ٥١، ٤٩، ٤٨، ٤٧ | ٤٣، ١٢، ٨٠، ٣٣، ٣٥، ٣٤                 |
| ٩١، ٩٠، ٨٦، ٨٥، ٧٨، ٧٧، ٧٦، ٧٨                            | ٥٦، ٥٣، ٥١، ٥٠، ٤٧، ٤٦                 |
| ٢٢٣، ٢١٥، ١٢٥، ١١٦، ٩٣، ٩٢                                | ٩١، ٩٠، ٧٦، ٧٥، ٧١، ٧٠، ٦٣، ٦٠         |
| ٢٣٦، ٢٣٥                                                  | ٢٠٠، ١٨٣، ١٨٢، ١١٥، ٩٥، ٩٣             |
| الوجود التام.....<br>٢٨.....                              | ٢٣٧، ٢٣٦، ٢٢٧                          |
| وجود الجزء.....<br>٧٩، ٥٣.....                            | ٨٨.....                                |
| وجود الباقي / الوجود المتقى.....<br>٩.....                | ٥٥.....                                |
| الوجود الخارجي / الوجود المبني.....<br>٩، ١٢              | ٢٢٦.....                               |
| ١٩٧، ١٨٥، ١٥٩، ١٤، ١٣، ١٢                                 | ١٥٧، ١٤٨.....                          |
| الوجود الذهني.....<br>٤٧.....                             | ٤٨، ٤٧، ٣٧، ٣٠، ٢٩، ٢٧                 |
| الوجود السابق / الوجود المتقدم.....<br>٢٦.....            | ٢٢٣، ٢١٥، ٤١                           |
| وجود الصانع.....<br>٩٣.....                               | ٤٧، ٣٦، ٣٠، ٢٨، ٢٧                     |
| الوجود المقللي.....<br>١٤.....                            | ٢١٨، ٥٤، ٥٥                            |
| الوجود العلمي.....<br>١٩٧، ٧٩، ٥٩.....                    | ٣٦، ٢٩.....                            |
| وجود الملة.....<br>٣١.....                                | ٢٨، ٢٨.....                            |
| وجود الكل.....<br>٧٩، ٥٣، ١٦.....                         | ٣٦، ٣٠                                 |
| وجود اللازم.....<br>٢٨، ٢٧.....                           | الوجود اللاحق.....<br>٣٦، ٣٠، ٢٨.....  |
| الوجود المتأخر.....<br>٢٦.....                            | الوجود المؤخر.....<br>٣١.....          |
| وجود المجرّدات.....<br>٨٨، ٥١.....                        | وجوب الواجب.....<br>٤٠.....            |
| الوجود المحس.....<br>٩٣، ٩١، ٣٣.....                      | وجوب الوجود.....<br>٤٦، ٣٩.....        |
| الوجود المطلق.....<br>٥٢، ٣٣، ٣٠، ١٢.....                 | الوجود...<br>٤٦، ١٦، ١٥، ١٤، ١٣، ١٢، ٩ |
| وجود المعلول.....<br>٤٠، ٣٦.....                          | ٤٤، ٤٣، ٤٢، ٤١، ٤٠، ٣٩، ٣٧، ٣٦، ٣٤     |
| وجود المفارقات في العلم.....<br>٧١.....                   | ٤٣، ٣٢، ٣١، ٣٠، ٢٨، ٢٦، ٢٥             |
| وجود الممكן.....<br>٥١، ٤١، ٣٩، ٣٧، ٣٦                    |                                        |

|                                     |                                    |
|-------------------------------------|------------------------------------|
| ٢٠٦، ٦٣                             | وجود المهمة للأفراد.....           |
| ٤٢.....                             | الوجود بشرط لا                     |
| ٩٢، ٢٩، ١٢.....                     | الوجود التام.....                  |
| ٩٠.....                             | الوجود والعدم.....                 |
| ٣٠، ١٢.....                         | الوحدة.....                        |
| ٥١.....                             | الرسخي...، ١٧٣، ١٨٩، ١٩٣، ١٩١، ١٨٩ |
| ١١٦.....                            | وحي الأحاداد.....                  |
| ١٩.....                             | وحي الإلهام.....                   |
| ١٨٩.....                            | وحي المكافحة.....                  |
| ٩٧، ٧٦، ٧٥، ٥٥.....                 | الوصول إلى الواجب.                 |
| ٢١٥.....                            | الوجود بالذات.....                 |
| ٥٣، ١٥٣، ١٥٢، ٩٩، ٩٨، ١١٧، ١١٠..... | الوضع...، ١١٩، ١٧٩، ١٥٣، ١٥٦، ١٨٠  |
| ١٨٥، ١٣٣.....                       | الولي.....                         |
| ١٩٠.....                            | الهتاف.....                        |
| ٣٤.....                             | هست.....                           |
| ١٢.....                             | هستي.....                          |
| ٣١، ١٩، ١٧، ١٥، ١٤، ١٣.....         | الهرة.....                         |
| ١٠، ٩، ٨.....                       | الهيئة.....                        |
| ١٢٢، ٥٣، ٢٣، ٢٢.....                | الهيرلي.....                       |
| ٨٥.....                             | الهيرلي العنصرية.....              |
| ٢١١.....                            | يوم القيامة.....                   |



مرکز تحقیقات فتوی و علوم رسانی

## ۵. منابع و مأخذ

- قرآن مجید؛ ترجمة دکتر ابوالقاسم امامی؛ تهران: انتشارات اسره، چاپ اول، ۱۳۷۷ ش.
۱. ابننصر طاربی (مجموعه خطابه‌های تحقیقی شماره<sup>(۳)</sup>)؛ زیر نظر ایرج انشار؛ تهران ۱۳۵۴، انتشارات کتابخانه مرکزی و مرکز اسناد دانشگاه تهران.
۲. الإشارات والتبیهات؛ شیخ الرئیس ابن سینا؛ الطبع الثاني؛ دفتر نشر الكتاب، ۱۴۰۳ ق.
۳. التعلیقات؛ ابن سینا؛ حققه و قدم له الدکتور عبدالرحمن بدروی؛ قم: مرکز النشر - مکتب الأعلام الإسلامی، ۱۴۰۴ ق.
۴. أفلاطون في الإسلام؛ عبد الرحمن بدروی؛ تهران: مؤسسة مطالعات إسلامي، ۱۳۵۳ ش.
۵. أفلوطين عند العرب؛ عبد الرحمن بدروی؛ قاهره: دار النہضة العربیة، ۱۹۶۶ م.
۶. تاريخ فلسفه، هاری کرین؛ جراد طباطبائی؛ تهران: نشر کویر، ۱۳۷۳.
۷. تاريخ فلسفه در اسلام؛ م شریف؛ ترجمه فارسی زیر نظر نصرالله پورجوادی؛ تهران: مرکز نشر دانشگاهی.
۸. جذوات و مواقيت؛ محمد باقر الداماد الحسینی؛ تصحیح و تحقیق علی اوجبی، چاپ اول، تهران: مرکز نشر میراث مکتوب، ۱۳۸۰ ش.
۹. دائرة المعارف فارسی؛ به سرپرستی ضلام حسین مصاحب؛ تهران: شرکت سهامی

- کتابهای جیبی، ۱۳۵۶ ش.
۱۰. داشتمدان آذربایجان؛ محمدعلی تربیت، تهران ۱۳۱۴ ش.
  ۱۱. شرح فصوص الحکمة؛ محمدتقی استرآبادی؛ به اهتمام محمدتقی دانشپژوه، چاپ اول، تهران؛ مؤسسه مطالعات اسلامی، ۱۳۵۸ ش.
  ۱۲. الشفاعة؛ ابن سینا؛ قم؛ مشورات مکتبة آیة اللہ المرعشی، ۱۴۰۴ ق.
  ۱۳. عوادف المعارف؛ عبدالقاهر بن عبد اللہ السعوروردي؛ الطبعه الثانية؛ بیروت؛ دارالكتاب العربي، ۱۹۸۳ م.
  ۱۴. فهرست النباتی کتب خطی کتابخانه مرکزی آستان قدس رضوی؛ محمد آصف فکرت؛ چاپ اول؛ مشهد؛ انتشارات آستان قدس رضوی، ۱۳۶۹ ش.
  ۱۵. فهرست میکروبیلهای کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران؛ محمدتقی دانشپژوه؛ چاپ اول؛ تهران؛ انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۴۸ ش.
  ۱۶. فهرست نسخه‌های خطی کتابخانه مجلس شورای اسلامی؛ عبدالحسین حائری؛ چاپ اول؛ تهران؛ چاپخانه مجلس، ۱۳۵۵ ش.
  ۱۷. فهرست نسخه‌های خطی کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران؛ محمد تقی دانشپژوه، چاپ اول؛ تهران؛ انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۳۹ ش.
  ۱۸. فهرست نسخه‌های مصنفات ابن سینا؛ یحیی مهدوی؛ تهران؛ دانشگاه تهران، ۱۳۳۳ ش.
  ۱۹. فهرستدار نسخه‌های خطی مجموعه شکوه؛ تنظیم محمد شیروانی؛ چاپ اول؛ تهران؛ انتشارات کتابخانه مرکزی و مرکز استناد شماره ۱۱، ۱۳۵۵ ش.
  ۲۰. کشف القلوب عن أسمى الكتب والفنون؛ حاجی خلیفه؛ بیروت؛ دارالفکر، ۱۹۸۲ م.
  ۲۱. لسان العرب؛ الملاّمة ابن منظور؛ الطبعة الاولى؛ بیروت؛ دار إحياء التراث العربي، ۱۳۸۸ م.
  ۲۲. لغتامه؛ علی أكبر دهخدا؛ چاپ اول؛ تهران؛ انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۷۳ ش.
  ۲۳. المعجم الفقهي (لوح شرده)؛ الإصدار الثالث؛ قم؛ مرکز المعجم الفقهي، ۱۴۲۱ ق.
  ۲۴. المعجم المفہوس لأنفاظ القرآن الکریم؛ محمد فؤاد عبدالباقي؛ بیروت؛ دار إحياء التراث

العربي.

٢٥. معجم متن اللغة؛ احمد رضا؛ بيروت: دار مكتبة الحياة، ١٣٨٠ ق.

\* \* \*

G.C.Anawaiti Essai de Bibliographic Avicennienne, Cairo, 1950.